
9 PORTAIS DO DRAGÃO 
 

 
 

TRADIÇÃO KUNLUN SHAN XIAN SHU 
 
 
 

 



Conteúdo 

 
Introdução..........................................................................................................................2 
Primeiro Portal - Semente Viva de Realização................................................................ 3 
Segundo Portal - Filtro dos Desejos.................................................................................5 

Primeiro Filtro: a Morte como Conselheira................................................................ 5 
Segundo filtro: Consciência do Claro e do Escuro.................................................... 5 
Terceiro Filtro: Consciência da Destruição................................................................ 6 

Terceiro Portal - Observação do Mundo Natural............................................................. 7 
Quarto Portal: Selo do Veneno......................................................................................... 8 

Portão Sul: Não Cuspir Veneno.................................................................................. 8 
Portão Norte: Não Engolir Veneno........................................................................... 10 
Portão Leste: Não Processar Veneno...................................................................... 11 
Portão Oeste: Não Cometer Atitudes Venenosas................................................... 13 
Portão Central: Verdade Oculta Interior................................................................... 16 

Quinto Portal: Reza de Nutrição..................................................................................... 17 
Sexto Portal: Experimentação Direta............................................................................. 19 
Sétimo Portal: Pontes dos Mundos............................................................................... 21 
Oitavo Portal: Pilar dos Mistérios...................................................................................24 
Nono Portal: Culto aos Ancestrais................................................................................. 25 
Resumo dos portais e fundamentos de firmeza no corpo para defesa...................... 27 

 
 
 
Comentários sobre o texto oral de entrada no Caminho de Kunlun por Monge Tai Yin 
Yi 
 
Revisão e edição por Yì Liú, Xing Lóng, Jai Yin Yi, Cui Can Yi, Xi Feng Yi 
 

 

1 



Introdução 
 
Ao caminhar pela senda ancestral do mistério, devemos nos lembrar que “O Grande 
Mistério” (Xuan Dao 玄道) não é sobre algo que se possa saber, que se possa 
agarrar ou mesmo que possa pertencer a alguma pessoa ou instituição. 
 
No mais, o mistério não possui forma, nem nome, nem sensação, não possui 
método e nem é algo que produza alguma sensação ou experiência específica, é 
algo que já está presente em tudo, nutre tudo, cria tudo e não se agarra a nada. 
Cultuar o mistério é o caminho, ou Tao (Dao - 道), para encontrar e mover os próprios 
espaços internos, despertar a força dos sonhos e alinhar a própria existência entre a 
vida e a morte de forma amorosa, lúcida e respeitosa.  
Assim, este mistério é a natureza primordial de tudo o que existe nesse mundo, no 
passado, no futuro e nas outras possibilidades quase infinitas de manifestação da 
vida em suas diversas formas e faces. 
 
Esse é o motivo do Tao dos fangshi não trabalhar com iluminação ou busca de 
evolução espiritual, nem ter conceito de carma a ser pago de vidas passadas, ou 
mesmo do “despertar espiritual místico”, apesar de termos um senso de 
desenvolvimento ético. Esses conceitos de outros povos estão presentes em 
tradições mais modernas de taoismo, mas somos uma tradição Proto-Taoista e, por 
conta desta condição, nossos conhecimentos vêm antes das misturas com outras 
tradições mais modernas. O que nos é transmitido por tradição oral é o que o 
conhecimento fangshi remonta de mapas que trazem uma sugestão de investigação 
e estudo, que são fundamentados nos sonhos de um povo através de milênios e que 
ainda permanecem vivos em nossos rituais e cultos na transmissão da linhagem. 
 
Os fangshi também não possuem conceito de perdão ou de bondade como caminho 
de virtude. Para nós, a natureza é exatamente como se mostra e temos que lidar 
com ela de forma lúcida, defendendo a vida sem nos deslegitimar ou sem se forçar 
a possuir virtudes. Quando trabalhamos em encontrar nossos espaços de forma 
amorosa e autêntica, as virtudes fluem sem esforço e sem anular nenhuma das 
partes. 
 
Não é possível controlar ou comandar todos os processos o tempo todo neste 
mundo, então observar esse mistério do qual tudo flui permite que as forças da 
natureza presentes em nós encontrem uma forma de se colocarem no mundo, 
minimizando os danos quando não é necessário e encontrando seus espaços de 
forma a dialogar com tudo o que existe sem nos anularmos, levando em 
consideração também as urgências da vida. 
 

2 



Para auxiliar quem busca esse “lugar nenhum”, onde o “não espaço” e a ”não 
existência” podem nortear tudo o que existe, os fangshi deixaram o texto oral dos 9 
Portais do Dragão como um caminho na percepção do mistério infinito enquanto 
fundação do mundo em que estamos neste momento, trazendo o conhecimento de 
que tudo já está aqui em diferentes níveis de percepção, e que basta abrirmos  
nosso coração para perceber: não há nada melhor ou pior, há apenas diversidade e, 
com lucidez, podemos nos ligar ou não (quando temos essas possibilidades) ao que 
nos nutre de forma mais ou menos refinada. 
 
Este é um texto transmitido oralmente por milênios. É importante receber suas 
chaves e explicações de um professor competente que o tenha recebido por 
transmissão direta para uma compreensão mais profunda de suas alquimias e 
fundamentos a partir do próprio corpo. Os textos orais de Kunlun são processos 
iniciáticos e não são exatamente sobre palavras corretas; precisam fluir de mente 
para mente e de coração para coração. Aqui temos apenas um guia para 
rememoração deste conhecimento. 
 
Com carinho, 
Monge Tai Yin Yi 

Primeiro Portal - Semente Viva de Realização 
 
Quando somos manifestados dentro do útero de nossa mãe, isso ritualiza a força da 
criação do universo . Uma força que se diferencia do todo, na ousadia de existir por 
si mesma. Isso inclui não caber e não possuir espaço suficiente, e precisar ocupar e 
criar caminhos que ainda não existem até que não consigamos mais caber no útero 
de nossa mãe e venhamos a nascer neste mundo, caso não colapse antes disso. 
 
Só existe aquilo que não cabe nos espaços e precisa criar e defender as próprias 
sensorialidades. 
 
Neste mundo não é possível que exista algo sem espaço, então é importante criar 
espaços para que a energia possa fluir. Não é possível obrigar a energia a fluir, só é 
possível abrir o espaço, e só permanecem abertos os espaços que são nutridos e 
defendidos. Devido a isto, é importante que a nossa prática possa ser direcionada a 
realizar algo e que tenha essencialmente um caminho a ser percorrido. 
Quando estamos começando a praticar, o nosso objetivo é aprender as práticas e 
rituais e colocar as referências que eles trazem na nossa vida. Não adianta fazer 
práticas e rituais se depois essas experiências não são aplicadas no nosso 
cotidiano e não se tornam hábitos e pontos de onde trazemos nossas referências. 
 

3 



Na China é comum ter professores que estudam o mesmo método por toda uma 
vida e, mesmo assim, ainda tenham muito a refinar sobre ele. 
 
No entanto, não é o ritual que as pessoas fazem que mostram quem elas são, são 
as suas atitudes. E não há nada mais autêntico nesse mundo do que colher os 
resultados dos nossos próprios atos, sejam eles benéficos ou maléficos. A natureza 
não é um processo de colheita perfeita; ao observá-la, vemos que nem toda ação 
tem uma resposta direta, nem toda maldade é punida e nem toda bondade é tida 
como bênção. Isto acontece pois há uma esfericidade nos processos do mundo. 
Independente de colhermos ou não, imediatamente ou diretamente, os frutos dos 
nossos hábitos e atitudes, tê-los de forma destrutiva é algo que, mais cedo ou mais 
tarde, vai nos  parar. Por isso é mais inteligente escolher não nos vulnerabilizar 
trazendo destruição e desgraça para o mundo com nosso potencial, a menos em 
casos extremos. 
 
O estudo do caminho de abrir e defender os espaços de fluxos energéticos vai ser 
muito importante no caminho da Alquimia de Kunlun, vai desaguar no que 
chamamos de “Intenção Pura”: a capacidade de fixar a mente e incubar sonhos, 
manifestar desejos e sustentar o foco mediante as dificuldades das práticas e das 
intempéries da vida. 
 
Esse é o real motivo do treinamento exigir disciplina, constância e naturalidade em 
sua fundação. Tudo que o corpo estimula constantemente se fortalece, e tudo o que 
deixamos de utilizar se enfraquece e vai atrofiando até desaparecer. Por isso 
treinamos o cultivo da vida e suas sensibilidades, abrindo e sustentando os 
caminhos, fortalecendo e nutrindo os fluxos e espaços. 
 
Lembrar-se de onde vem a força em realizar algo na vida, seja cuidar do corpo, 
melhorar a saúde, a prosperidade, seja dar espaço para organizar a mente ou as 
forças ancestrais, é o caminho para conseguir sustentar a disciplina e as 
austeridades na senda de Kunlun. Por vezes, o motivo de praticar vai ser encontrar 
um motivo para praticar. 
 
Praticar diligentemente é o que nos firma no encontro de nós mesmos dentro do 
mistério infinito, nos lembrando de esquecer e soltar o que torna miserável a nossa 
respiração entre o que existe e o mistério infinito. Ao mesmo tempo, se a nossa 
prática não tem a verdade do que firma a nossa vida, talvez esta não seja uma boa 
senda para trilhar. Também haverão momentos em que decidimos ou precisamos 
parar as práticas e isso também é parte da caminhada, o importante é estar ciente 
do princípio fundamental da vida enquanto se pratica e colher os benefícios de sua 
prática para si e para o mundo. 
 

4 



Segundo Portal - Filtro dos Desejos 
 
Após a compreensão da necessidade de criar e defender os espaços, é importante 
ter uma ferramenta de lucidez para que os fluxos não se percam em confusões e o 
aumento da circulação da energia que as práticas trazem não causem mais danos 
que benefícios nos praticantes. Por isso, os filtros dos desejos são uma sugestão de 
medidas que podem alinhar a bússola do coração. 
 

Primeiro Filtro: a Morte como Conselheira 
 
Ao realizar um desejo, quem se era antes dele deixa de existir. O valor almejado vai 
também desaparecendo como um vapor que vai se diluindo na imensidão. A 
natureza da vida morre e se renova, então é importante se perguntar: “se eu morrer 
após atingir determinado objetivo ou após realizar determinada atitude, eu morreria 
bem ou não? Se esta fosse a última coisa da minha vida, eu estaria bem?” 
 
Isso ajuda a firmar o coração e decidir se algo é uma necessidade ou apenas uma 
vontade, e se esta vontade tem o nosso coração inteiro. Quando um fangshi resolve 
atacar alguém, isso geralmente carrega o seu coração inteiro dentro desta atitude. 
Aconselhamos tentar resolver as questões que nos incomodam quando estão em 
sua fase inicial, para que uma pequena destruição evite uma grande destruição. 
A destruição na vida não é um processo opcional, mas quem está lúcido, às vezes, 
pode escolher pelo que vale a pena destruir ou ser destruído e os danos que podem 
ser minimizados. 
 
Viver lembrando-se da morte é um caminho para que se possa desfrutar melhor de 
cada instante. Aqui nós evaporamos e tudo com o tempo também desaparece. A 
hora de amar, de se cuidar e de ser íntegro é no agora. A hora de dividir seus 
conhecimentos e o seu melhor também é no momento presente. A cada instante 
morre-se um pouco mais e cada desejo custa vida… se privar deles também. Então, 
o melhor é elucidar e seguir. 

Segundo filtro: Consciência do Claro e do Escuro 
 
Todo movimento no mundo gera, ao mesmo tempo, coisas positivas e negativas, e é 
importante pesar o máximo possível as duas partes. 
Por exemplo: caso queira comer um chocolate, pode ser muito prazeroso, mas pode 
também intoxicar o corpo. 

5 



 
Sem essa noção de que tudo gera essa resposta dual, esquecemos de sentir com o 
corpo o quanto o que trazemos ao mundo pode ser danoso aos outros seres e a nós 
mesmos, mesmo que pareça algo bom num primeiro momento. 
 
Uma intenção maléfica e destrutiva não se torna em algo benéfico, apesar de suas 
consequências poderem gerar aspectos positivos também. O melhor é abrir a 
percepção e não focar em apenas um aspecto de um desejo, levando em 
consideração que não podemos controlar plenamente os resultados de nossas 
ações e desejos ou da ausência deles. 
 

Terceiro Filtro: Consciência da Destruição 
 
O mundo aqui presente já é a forma absoluta da realização do mistério: tudo o que 
pode ser criado e todas as manifestações serão feitas a partir do que já existe aqui. 
Isto quer dizer que um desejo obrigatoriamente vai destruir algo que já existe ou 
pelo menos modificar a sua forma. 
 
Não é possível criar algo sem que isso transforme materialmente algum aspecto do 
mundo. Ao mesmo tempo, os novos caminhos e possibilidades que se apresentam 
ao longo da caminhada também vão modificando o que já estávamos trilhando 
antes. 
 
Ou seja, não é possível cuidar de muitas coisas ao mesmo tempo, visto que temos 
uma quantidade de energia limitada para a transformação no mundo. É melhor 
prestar atenção em onde colocamos nossa força e empenho, pois isso também faz 
com que outros caminhos deixem de estar disponíveis. 
 
Aquilo que é invocado por meios mágicos e altera os processos pelos quais 
estamos passando tende a não ser sustentado, não pelos resultados dos desejos 
serem maléficos, mas normalmente não conseguimos nem observar a mente sem 
tentar controlá-la, quanto mais receber algo que foi pedido.  
 
Sabendo que a natureza da realização dos desejos é que, assim que recebemos 
algo, nem esse algo e nem nós seremos os mesmos.  
 
A saturação é a essência principal da mudança no mundo manifesto. Por vezes, a 
pior desgraça para um ser é receber exatamente aquilo que deseja. Encontrar-se 
consigo mesmo é o pior e o melhor que se pode ter nesse mundo. 

6 



Entretanto, são os desejos que movem a vida.  Os fangshi não os demonizam e nem 
impedimos que a vida possa ser desfrutada. O que pedimos é que haja respeito, 
lucidez e afeto na caminhada pelo mistério da existência. 
 

Terceiro Portal - Observação do Mundo Natural 
 
Deve-se polir o espelho da mente e do corpo para que possamos observar a 
manifestação da vida sem distorção. A realidade é exatamente aquilo que se 
mostra. A revelação acontece sempre que se presta atenção, e mesmo as forças 
menos aparentes no mundo geram atitudes e movimentos. Não há algo aqui que 
não seja fundamentado na revelação do mistério original em forma e existência. 
Até mesmo os segredos geram padrões e manifestações, por isso é importante 
estar atento ao que se mostra para nós, não ao que queremos ver.  
 
Sobre as nossas paixões e alucinações, os fangshi treinam a sua mente e seu corpo 
para observar o mundo como ele se revela e lidar com ele desta forma. Não com 
possibilidades potenciais, mas sim com a realidade que se mostra à nossa frente. 
Até que algo se revele no mundo da forma, ainda não existe. Essa é a diferença entre 
possibilidade e fato. É importante observar as possibilidades, mas na vida lidamos 
com os fatos.  
Os oráculos e estudos científicos trabalham com possibilidades, mas a vida pode 
assumir qualquer uma delas, por isso os fangshi não possuem um conceito de 
destino e nem certezas absolutas. Não acreditamos em nada, nem duvidamos de 
nenhuma possibilidade, mas trabalhamos com aquilo que conhecemos e 
investigamos o desconhecido sem nos agarrarmos a nada. 
 
Isto é observar a natureza interna e externa, acolhida de forma crua e direta. 
 
Olhar o mundo com paixão e com idealização não é o melhor caminho nem para a 
transformação de si e nem do próprio mundo. É possível sim refinar algo, mas até a 
alquimia dos metais precisa considerá-los da forma que se apresentam antes de 
poder lapidar ou mesmo separar os materiais. 
 
Ao observarmos os padrões da natureza que se manifestam em nosso interior e no 
mundo ao nosso redor, por vezes nos escondemos deles, por vezes nos 
defrontamos com nossas ilusões explodindo na nossa frente, ou nos emocionamos 
com as maravilhas. Assim podemos entender melhor como nos portamos e nos 
nutrimos do mundo. 
 

7 



É comum perder muito tempo lutando contra a natureza ou tentando lidar com o 
mundo por conceitos que acreditamos serem “corretos ou ideais” ao invés de 
observarmos o que se mostra. Essa é a chave de como podemos nos proteger ou 
estabelecer acordos e limites mais lúcidos. 
 
Meu mestre dizia: “Imagine dois animais lutando por um pedaço de carne, um deles 
pega tudo para si e sai correndo. O outro senta e chora pela vida ser injusta, fica 
vulnerável, não percebe o ambiente, surge outro animal e o devora.” - a distância da 
lucidez sobre a natureza nos torna vulneráveis e totalmente ignorantes com relação 
a como realmente este mundo se fundamenta. 
 
Aqui, tudo o que está vulnerável pode ser invadido. Por vezes não ocorre, mas não é 
a regra. 
 
Ou nos alinhamos com as forças naturais, ou passaremos a vida lutando contra 
elas. Isso não é sobre maldade ou sobre o mundo ser cruel. O mundo é vasto e 
diverso, mas quem decide se guiar por idealizações, de forma geral, ao invés de 
resolver o que o prejudica, só piora a situação. 
 
Como ensinam os antigos fangshi: “preste atenção e poderá ver, tudo neste mundo 
se revela, não há nada aqui fora do lugar, nem a revolta e as ações contrárias. Tudo 
segue o caminho natural. Não é preciso aceitar nada, só lidar da melhor maneira 
possível.” 
 

Quarto Portal: Selo do Veneno 
 
Tudo que é invocado neste mundo passa pelo corpo, seja o que sentimos, o que 
desejamos, nossas atitudes, a falta delas, o que rezamos, o que manifestamos e o 
que liberamos. 
Deste modo, as instruções orais para reduzir e nos proteger dos venenos gerados 
por nós e pelo mundo são: 
 

Portão Sul: Não Cuspir Veneno 
 
Cuidar do que se está falando: não preencher suas palavras de veneno ou inventar 
coisas para prejudicar as pessoas. Se criticar, não faltar ao respeito e, quando 
precisar difamar alguém, fazê-lo através de experiências pessoais: tudo o que temos 
por opinião acerca do mundo é sobre nós, não sobre os outros, cada um sabe de si. 

8 



É importante ter cuidado para não descarregar suas dores e histórias no próximo 
sem antes perguntar se há interesse em ouvir. Não forçar espaços nos outros 
quando eles não existem e não houver interesse autêntico em criá-los como uma 
forma de troca. Caso tratemos nossos semelhantes sem esses cuidados, também 
não podemos exigir que tenham conosco. 
 
Faz parte do cuidado consigo mesmo verificar se o coração tem espaço para que 
possamos adentrar no espaço do outro. É comum as pessoas utilizarem as palavras 
para invadir, ou querer usar o outro como um mecanismo para se organizar sem 
acordar isso previamente. Invadir as pessoas é um mecanismo extremo e não deve 
ser utilizado sem uma necessidade extrema. Para invadir o outro, antes eu invado a 
mim mesmo, e não há outra forma de fazer isto. 
 
Nem todo mundo é amigável, e o que temos para dizer não é tão importante, a 
menos que se faça questão que seja e que se esteja disposto a bancar isso. 
 
Este selo está ligado à parte da frente do corpo e ao Pássaro Vermelho, o protetor 
do Verão, e diz respeito a cuidar melhor do fogo da comunicação e da invocação de 
manifestações no mundo. Quem vomita veneno no mundo deve estar disposto a 
engoli-lo. Quem traz veneno ao mundo não consegue se defender dele. 
 
Não há nenhuma divindade ancestral no mundo que possa proteger alguém de sua 
própria língua. Isso também vale para os feiticeiros que resolvem trazer maldições 
para o mundo sem uma necessidade extrema. A maldição, antes de ser lançada, 
passa pelo corpo de quem a está lançando. Então, caso não esteja disposto a tornar 
o seu corpo uma maldição, não mexa com isso. 
 
Há também maldições disfarçadas de benção, muitas vezes disfarçadas de ajuda 
ou de emanação de energia positiva, mas que só diminuem o potencial do outro. É 
preciso polir a mente e sair dos idealismos e paixões para poder também polir a 
própria língua. Assim, quando decidir atacar, que seja com a sinceridade do coração 
e com respeito, não com maldade ou manipulação. 
 
A comunicação é essencial no encontro de soluções, barrar algo prejudicial ou 
atender a uma necessidade. Isto pode ser feito de muitas maneiras e é preciso ter 
cuidado para não escolher as piores. Há espaço para tudo no mundo, desde que 
esteja elucidado. 
 
“Polir a língua” e a própria comunicação são os fundamentos deste selo, utilizando o 
próprio veneno de forma lúcida para barrar o que está causando danos, medindo a 
dose e o que pode ou não ser exposto e a forma de como deve ser comunicado. 
Aguardar que o mundo se compadeça de nossas dores e necessidades sem que 

9 



façamos nada é uma forma de auto anulação e auto agressão. Tudo o que é vivo se 
defende, e aquilo que fica recebendo danos e não canaliza esses venenos, acaba por 
sair vomitando venenos no mundo. Este não é o caminho ancestral para o qual o 
veneno foi criado. Ele é a própria reza de defesa da vida, sagrado e precioso, é 
custoso de produzir, não deve ser desperdiçado e nem se perder uma oportunidade 
de utilizá-lo, de forma medicinal, afastando o que é danoso. 

Portão Norte: Não Engolir Veneno 
Há vezes em que não estamos nos sentindo muito bem e, por isso, buscamos por 
desgraças e informações de pessoas e situações de condições piores que as 
nossas. Nada une mais uma comunidade do que o ódio comum, e este é um 
princípio da natureza. 
 
No entanto, para quem está buscando se alinhar com os espaços do mistério 
infinito, é importante não dedicar a sua energia a ouvir e tomar conhecimento de 
desgraças e dores do mundo de forma contínua. Há sofrimento em todas as partes, 
mas também há maravilhas. 
 
Isso não significa que devemos nos tornar alienados do mundo, mas ficar caçando 
desgraças e dissabores da vida quando não se pode fazer nada a respeito disto é 
apenas uma forma de se agredir. 
 
O mestre Zi me falava sempre: “semeie onde floresce. 
Coloque a sua energia onde ela pode te nutrir com vida, respirar com você.” 
 
Este é um selo que é guardado pela Tartaruga Serpente Negra, protetora do Inverno, 
e também diz a respeito de cuidar da nossa curiosidade, do que enfiamos nos 
nossos ouvidos. 
 
Há uma tendência natural à curiosidade pelo que é oculto e maléfico, mas não há 
nada que seja maléfico por natureza. Existem forças contrárias e destrutivas para 
determinadas situações que em outras são medicinais. 
 
Para se obter conhecimento completo e verdadeiro é preciso se ter noção da luz e 
da escuridão com igual profundidade e, para que isso seja possível sem se 
corromper, precisamos saber distinguir muito bem o que nutre e o que envenena, 
suas dosagens e até onde podemos ir no momento de vida em que estamos. 
 
Alguém que sente prazer em saber da dor dos outros, que se sente melhor por saber 
de algo que não é compartilhado abertamente, que se coloca acima ou abaixo das 
outras manifestações da vida, ou que acredita que está numa posição onde tem o 

10 



conhecimento absoluto para ajudar ou mudar o mundo, com certeza se perderia ao 
mergulhar nos abismos e espaços infinitos, perdido do próprio corpo e se ligando à 
miséria ou à tentativa de subjugar os outros. Lucidez profunda custa muito caro, 
exige a aniquilação completa do que acreditamos ser e da nossa visão de mundo. 
 
Há muitas maledicências no mundo, mas é preciso saber levar nosso corpo até 
onde os espaços infinitos em todas as coisas se abrem, sem se agarrar a nada. Aqui 
também está a importância de ter um professor que pratica no seu cotidiano e 
cultiva a sua essência verdadeiramente. Caso isso não seja possível, esse professor 
vai mais atrapalhar do que ajudar, e ser atrapalhado também é um bom caminho 
para poder encontrar o próprio centro. 
 
Sofrer pelo outro não alivia a dor dele, apenas a multiplica no mundo. Mesmo que 
traga conforto saber que alguém vê e entende a nossa dor, querer que outro sofra 
porque estamos sofrendo não é algo gentil ou amoroso, e transfere a nossa 
dificuldade de maneira injusta. Se algo dói em nós, cabe a nós trabalhar esta 
dificuldade da melhor maneira possível para que se possa afastar o que nos causa 
dano. 
 
A escuta verdadeira leva em consideração o infinito em nós e a não se ligar ao que 
traz desgraça para vida. Desta forma podemos trabalhar para estar o melhor 
possível que conseguimos. Quem está ocupado com isso não tem tempo para ficar 
ouvindo desgraça que não vai levar a nada.  
 
Polir os ouvidos para se ligar ao que floresce, ao que podemos transformar e ao que 
de fato nos alimenta é o caminho. 
 

Portão Leste: Não Processar Veneno 
 
Este selo está ligado ao lado direito do corpo e ao Dragão da Floresta, o protetor da 
Primavera. 
 
Não processar veneno se refere a não ficar nutrindo em nós as dores e desgraças da 
vida, mas sim alinhá-las e focar no que realmente importa: nossas feridas, o que nos 
incomoda, nos machuca, às injustiças e as amarguras da vida e elucidá-las para que 
elas não voltem a se repetir do mesmo modo. 
 
O mestre Zi ensinava: “quando um espinho entra no seu corpo, o mais importante é 
barrar a sua entrada, e não de onde ele veio ou qual era seu propósito, depois cuidar 
das feridas para que melhore e ficar atento para não se machucar de novo.” 

11 



 
Ao invés disso, a maioria das pessoas querem ser ressarcidas por terem sido 
machucadas, muitas vezes esperando que o espinho reconheça o seu erro e diga 
que sente muito pelo dano causado. 
 
Isso realmente pode ser importante, talvez para o próprio espinho, mas não ajuda 
em nada na ferida causada e, de forma geral, só nutre o orgulho de uma forma 
ignorante: “eu, na minha imensa bondade, reconheço a sua imperfeição diante do 
seu erro comigo, agora que você se rebaixou, está tudo certo”.  
 
Este é o principal motivo dos fangshi não terem conceito de perdão. 
 
Não se perdoa um espinho por ele ser espinho, nem se vinga dele por isto, apenas 
se lida com ele. 
 
Quando alguém nos fere a primeira vez, a responsabilidade é de quem nos feriu. 
Mas quando nos fere uma segunda vez, já tendo revelado a sua natureza, a 
responsabilidade é nossa. 
 
A instrução sobre não processar veneno está em aplicar a nossa energia em estar 
bem e evitar novos danos, ao invés de buscar algum tipo de reparação emocional 
sobre o que aconteceu, ou mesmo querer diminuir o outro por algum motivo. Cada 
um entrega o seu melhor, mesmo que seja péssimo. 
 
É mais produtivo cuidar de si e alinhar o que está trazendo vulnerabilidade ao invés 
de ficar tentando entender a lógica da vida ter colocado no caminho algo que fez 
mal. Nem sempre a vida é lógica ou faz sentido, essas são apenas possibilidades 
dela. 
 
Se cada um cuidar bem de si, isso floresce e transborda. Quando nos sentimos bem 
e encontramos em nós espaços amorosos, queremos que os outros seres também 
possam se sentir bem à sua maneira. Esse é o cerne do cultivo do mistério. 
 
Isto não quer dizer deslegitimar o nosso sofrimento e angústia, nem que não 
devemos sentir algo, mas ficar remoendo as feridas por muito tempo apenas vai 
drenando a força da vida, e não nos focamos onde realmente importa que é no 
respeito a nós e no que nós queremos consolidar no mundo através das nossas 
ações e daquilo que escolhemos nos afastar.  
 
É importante o cuidado de não confiar cegamente naquilo que não conhecemos, 
mesmo nos processos espirituais. Confiança é um processo que leva tempo e 
constância. Quando algo mostra não ser confiável, isso não volta atrás, o 

12 



desrespeito não se torna em respeito. É preciso romper e criar outra relação e, 
muitas vezes, é conosco mesmo. 
 

Portão Oeste: Não Cometer Atitudes Venenosas 
 
Este selo fica do lado esquerdo do corpo e é protegido pelo Tigre Branco, o protetor 
do Outono. 
 
No mundo não controlamos diretamente o que somos e nem plenamente estamos 
lúcidos de nossas atitudes o tempo todo. Apesar disto, são nossas atitudes que 
expressam a nossa força nesse mundo. Quando percebemos que estamos fazendo 
algo em desacordo com o nosso coração, é o momento de programar parar. 
 
Por isso, é importante alinhar o coração e purificar a nossa bússola interna, 
cultuando nossos antepassados, trazendo uma elucidação mais profunda dos 
padrões que trazemos da nossa família e de como nos sentimos sobre nossas 
atitudes, sobre como reagimos ao que a vida traz à nossa frente e como conduzir 
quando vamos nos portar diante dos outros. 
 
Não adianta fazer práticas e rituais caso não vá aplicá-los na vida cotidiana. Ao 
mesmo tempo, a própria vida nos refina, ensina e lapida, por isso a necessidade de 
trabalhar com afeto, lucidez e respeito, principalmente sobre nossas atitudes diante 
dos que estão mais vulneráveis. 
 
As forças destrutivas e maléficas emergem naturalmente do nosso ser diariamente, 
é parte da nossa natureza e nos cabe elucidá-las para que ao invés de causar danos 
desnecessários possam nos lembrar de proteger a nós e ao nosso entorno, ou seja, 
elas também precisam de espaço e de cuidado, são parte da loucura existencial, o 
que não torna legítimo ferir e destruir unicamente por poder fazer isto. Estes atos 
vão causar sofrimento a algum ser, mesmo que não voltem diretamente para nós, 
fere nossos companheiros de jornada. É importante que essa energia mais bélica 
possa ser canalizada, pois é potencial de aberturas de caminhos e de criação e 
comunhão com a vida. Se a desperdiçamos criando desgraça sem propósito, não 
haverá espaço para construção benéfica. 
 
Não há nenhuma divindade ancestral no mundo que proteja alguém de atitudes 
venenosas, propositais ou não. Não há nada mais autêntico do que colher as 
consequências de nossas atitudes, seja por não podermos nos esconder de nós 
mesmos ou pela forma do mundo responder ao que cultivamos. 
 

13 



No entanto, quando optamos por atitudes destrutivas, ou quando não estamos 
lúcidos do que estamos fazendo, vamos nos vulnerabilizando e, mais cedo ou mais 
tarde, algo vai nos parar. 
 
Para os fangshi não existe a “lei do retorno” como um mecanismo único de resposta 
da natureza, ela é diversa e podem ocorrer muitas coisas, inclusive nada. Para 
respirarmos nesse mundo, matamos muitos seres. Se o universo fosse nos cobrar 
por isso, a existência seria uma dívida eterna. Isto não legitima ninguém a destruir 
por maldade, apesar da maldade ser importante no mundo como mecanismo de 
transformação. Quem quer cultivar a própria energia e seguir o caminho dos 
ancestrais precisa se responsabilizar em cuidar o melhor possível das próprias 
atitudes, não por uma punição cósmica, mas por entendimento. 
 
O mundo se mostra conforme nós caminhamos por ele, e isso se dá pelas nossas 
atitudes ou a falta delas. Dizer que o que se mostra a nós é um espelho é muito mal 
interpretado nos dias atuais. As coisas que nos acontecem não são 
obrigatoriamente culpa nossa, nem parte do nosso destino ou do nosso caminho. 
Há várias coisas aleatórias ocorrendo ao mesmo tempo, nem tudo segue uma lei 
lógica e nem tudo é sobre nós e nossas atitudes (ou falta delas). Isto está em nós 
também: somos aleatórios por natureza, não completamente, mas somos também. 
 
Ao mesmo tempo, a vida costuma trazer padrões que nós mantemos como busca 
de desejos e necessidades, e isso só muda quando nós mudamos. Isso pode dar a 
impressão de que esse é o nosso destino. Mas, na verdade, só estamos fazendo as 
mesmas escolhas com a sensação de caminho seguro e possível. Por vezes, isso dá 
a impressão de que nós temos responsabilidade sobre o que nos acontece sempre, 
e isso é um forte delírio. Apesar disso, é bom podermos escolher minimizar nossas 
atitudes destrutivas e maldosas, e direcionar estas forças para onde elas sejam 
produtivas. 
 
Escolher as atitudes pela miséria e pela vulnerabilidade de alguém espelham o que 
temos no nosso coração. O mesmo vale se escolhemos o afeto, a generosidade e o 
respeito com os outros seres. 
 
Neste mundo só existe aquilo que é ritualizado, que possui forma e que é expresso: 
desde o nascer do Sol, o canto de um pássaro, a passagem das estações, as trocas 
amorosas entre as pessoas, etc. Potenciais sem expressão não existem, só existe 
nesse mundo o que pode ser expressado e é nisso que precisamos trabalhar, este é 
o perfeito possível, todo o restante é apenas uma fuga da realidade. Os rituais 
podem ser aperfeiçoados até um limite máximo, mas isso requer que eles sejam 
acolhidos e praticados, entregar o melhor possível é o norte para que a maravilha 
floresça. 

14 



 
Então, quando se age no mundo é como abrir um ritual. É importante estar atento ao 
que se está fazendo, pois tudo o que se manifesta neste mundo cobra um preço, 
independente de sabermos ou não o que estamos fazendo, mas é pior ainda se 
causamos dano de propósito sem que haja uma necessidade real. 
 
É preferível, quando for ofender alguém, que seja de propósito, polido e estruturado, 
pois a intenção diante da ação se cala e, depois que a ação se materializa no 
mundo, é irrelevante o que a motivou perante ao que ela causa. 
 
Matar um animal sem querer ou por querer não muda a situação se o bicho foi 
morto, nem pedir desculpas ou se arrepender. Por isso é importante estar atento às 
atitudes, lidar com os resultados das ações no mundo mais cedo ou mais tarde é 
inevitável, e cada um sabe de si ou deveria saber. 
 
Um norte que ajuda a cuidar melhor das atitudes é saber se essa atitude seria 
bancada publicamente, nada fica oculto para sempre. Os chineses dizem: “não quer 
que ninguém saiba, não faça.” Quem não banca as próprias atitudes não se defende 
das atitudes venenosas do mundo, e pior ainda se agir de forma maldosa de 
propósito, isto é uma porta aberta para perder energia, e não é possível cultivá-la. 
 
Todos nós possuímos forças destrutivas dentro de nós, e é impossível que elas não 
emerjam na nossa mente e no nosso coração, por isso é importante ter espaço para 
elas. O que podemos fazer é direcionar essas intenções de forma lúcida, evitando 
causar desgraça no mundo desnecessariamente e polindo o que nos incomoda para 
que possamos encontrar uma atitude mais coerente. Há poucas situações na vida 
em que precisamos de uma atitude imediata, a natureza se mostra à nossa frente, e 
cabe a nós a decisão de estar inteiros nas nossas atitudes ou não. 
 
A inteligência primordial da vida se defende. Tudo o que é vivo se defende, e 
defender é a atitude primordial do afeto. A Terra não nos pede cura, e nós não 
teríamos essa capacidade. O que ela nos pede é: pararmos de nos machucar e de 
machucar a vida, utilizando a força destrutiva em nós para defesa e prosperidade 
primeiro em nós, depois na nossa comunidade. 

 

15 



Portão Central: Verdade Oculta Interior 
 
Este portão está ligado ao espaço entre as estações, e a divindade oculta que surge 
a partir das quatro estações. 
 
Os fangshi falam muito sobre o esconder: não mostrar, não ser encontrado, 
esconder magicamente.  
 
Apesar disso, é importante não nos escondermos de nós mesmos. Nem sempre 
estamos em um local seguro para expor o que pensamos e sentimos, mas este local 
não deve ser o nosso corpo e a nossa mente com relação a si mesmo. 
 
Há pessoas que mentem tanto e criam tantos padrões falsos sobre si ao invés de 
apenas sentirem e organizarem o que sentem que acabam perdendo qualquer 
ligação autêntica com seu corpo ou com a naturalidade da vida, ficam soterrados 
em expectativas e respostas condicionadas sociais que acabam por obscurecer a 
própria lucidez acerca de si. 
 
A ligação mais importante de alguém que procura navegar no mistério é estabelecer 
um diálogo sincero com o próprio corpo e mente. As experiências diretas não 
precisam de comprovação externa, pode-se conversar sobre elas e também não se 
deve levá-las muito a sério, mas é preciso poder organizar o que se sente ser 
importante e também trazer afeto sobre os processos e sobre o que e quando soltar. 
 
Sem a conexão interna com o próprio centro não há como organizar mais nada na 
nossa existência. Se estamos colapsados e fragmentados, é também o que temos 
para oferecer ao mundo e também o que vai nos afinizar nele. A vida não obriga 
ninguém a ser integral, mas ninguém escapa de encontrar consigo mesmo, mais 
cedo ou mais tarde. O outro e a relação que estabelecemos com ele é apenas um 
espelho da nossa relação conosco mesmo; o que se permite, o que não se gosta e o 
que nos atrai é mais sobre nós e nossos hábitos cotidianos do que sobre o mundo 
em sua vastidão. 

 

16 



Quinto Portal: Reza de Nutrição 
 
Uma das primeiras instruções tradicionais dos fangshi para quem quer se aventurar 
no vôo aos mistérios ancestrais é “prestar atenção ao que se coloca na boca”. 
 
Quando falamos do que “se coloca na boca”, não nos referimos só aos alimentos, 
mas sim ao que expomos o nosso corpo e a nossa mente. É importante refletir se 
de fato alimentam a essência da vida ou se arrastam a existência abduzida em 
relações destrutivas conosco mesmo e com os outros seres. 
 
Quem não presta atenção ao que alimenta a vida no próprio corpo e não se 
responsabiliza por oferecer para si mesmo o melhor possível, não tem como 
desabrochar e nem sustentar os estados mais elevados. A generosidade parte de 
uma auto-nutrição profunda, e isso é responsabilidade de cada um consigo mesmo. 
O conhecimento dos grandes sábios do passado surge da cozinha e da 
sobrevivência nas selvas e montanhas. 
 
Por vezes no nosso caminho não foi possível nutrição adequada: não só de 
alimentos físicos, mas também de alimentos emocionais, espirituais e de 
referências finais sobre a vida. Uma vez que decidimos trilhar os caminhos 
ancestrais misteriosos, para que isso seja sustentável, precisamos iniciar uma 
nutrição profunda do nosso ser. 
 
As práticas, os conhecimentos de Bukai, os rituais com as deidades e o 
compromisso com a própria saúde, as atitudes para consigo e com os semelhantes, 
são o que sustentam e florescem a nossa caminhada. Como diria a minha tradição 
familiar consanguínea: “saco vazio não pára em pé”. 
 
A nossa capacidade de nutrição e digestão em vida também é limitada; se não 
escolhermos bem o que colocamos para dentro de nós, as coisas nocivas vão 
ocupar o espaço do que poderia nutrir. Costumes nocivos não corrigidos se tornam 
hábitos. Hábitos nocivos trazem vulnerabilidade e destruição ao nosso corpo e, 
quando passamos por dificuldades, eles podem piorar mais ainda as nossas 
condições. E aqui não falamos apenas de alimentos, mas de tudo o que pode ser 
repetido na nossa vida. 
 
Por vezes optamos pelo prazer dos sabores, das sensações efêmeras e mais fáceis 
de lidar, e aliamos a estes hábitos a falta de disciplina e de hábitos saudáveis. Sem 
uma nutrição de vida diversa, haverá um momento em que seremos devorados 
pelos prazeres, tornando-se uma fuga da realidade, cobrando cada vez mais vida e 
nos tornando mais miseráveis. É importante termos prazeres também, mas isso não 

17 



deve ser o norte. A natureza é vasta e diversa, alternância é o caminho do 
movimento das estações e é o que renova a vida no nosso planeta. 
 
A minha mestra de medicina dizia: “cuide-se como a coisa mais preciosa da sua 
vida, como se fosse uma flor que vai oferecer ao Grande Mistério para expressar 
todo o amor e fúria que podem caber no seu ser, e como se a sua força fosse se 
tornar alimento da força de muitos outros que trilham o mesmo sentimento e 
precisam dos mesmos cuidados; seja referência do que você quer que exista no 
mundo e nutra-se para sustentar isto, toda forma de vida é uma referência, nossa 
vida e nossas atitudes nutrem a vida no mundo”. 
 
No fim, o que de fato se mantém é aquilo do que estamos alimentados, não o que 
nós queremos mostrar que somos. Escolher com atenção o que vai se alimentar e 
os alimentos que vai oferecer ao seu corpo, à vida e ao mundo, esta é a força que 
pulsa e circula nas veias, é a ligação íntima do estômago com o coração. O que 
circula em nós é a digestão daquilo que oferecemos ao nosso corpo, sejam 
alimentos, sejam exercícios, seja afeto, seja descuido ou violência. 
 
Nesse mundo, tudo o que não é alimentado definha e perece. Algo só permanece no 
mundo mediante a sua nutrição. Nosso corpo precisa de diversos tipos de nutrição: 
alimento, exercícios, medicinas, afetos, diversão, dores, jejum, entre outros. 
 
Quando falamos de saúde, minha mestra dizia: “exercício a gente não pensa se 
gosta, a gente apenas faz.” 
 
O mesmo vale para nutrição e para cuidar da saúde; não é sobre o que temos 
preferência ou sobre o que nos dá prazer, mas sim sobre o que traz o necessário 
para sermos alimentados. O preço de não nutrir o corpo e a mente é tê-los 
desprotegidos e, assim, eles tendem a definhar mais rapidamente e não 
permanecemos muito tempo neste mundo. 
 
Quando deixamos de exercitar alguma habilidade, ela vai desaparecendo. Os 
chineses têm um ditado: “treinar um dia melhora suas habilidades, mas deixar de 
treinar um dia te faz voltar 10 dias no treinamento.” 
 
É importante que aprendamos a colocar na nossa rotina hábitos de nutrição e 
cuidado, desafios e desconfortos a serem vencidos, para que possamos estimular a 
força da vida em nós. Os prazeres também são importantes, mas esta é apenas 
uma das nutrições que temos que cuidar. Quem vive apenas pelos prazeres está 
fadado a ser devorado por eles também, e assim também acontece com qualquer 
outro hábito sem alternância na nossa vida. Isso é o que chamamos de “mudar com 
as estações”. 

18 



 
Quando vamos colocando costumes saudáveis, eles se tornam hábitos. Quando 
cultivamos e mantemos os hábitos, eles se tornam uma forma de rezar pela nossa 
saúde e bem estar, como o coração pulsando e bombeando sangue por todo o 
corpo, e isso transborda. Nos sentindo bem, também queremos este bem estar para 
a nossa comunidade e pessoas com buscas semelhantes. Essa é a natureza 
verdadeira de rezar para nutrição, dar valor ao esforço do nosso corpo e existir neste 
mundo apesar de todas as dificuldades. O coração é o barco que nos transporta na 
jornada por aqui, e só nos abandona quando deixamos este mundo. Até lá, está aqui 
pulsando e cuidando o melhor possível de nós, tendo como recurso as oferendas 
que fazemos a nós mesmos. 

Sexto Portal: Experimentação Direta 
 
O encontro consigo mesmo é a essência do fluxo da vida no nosso corpo. Sentir por 
si e viver a experiência é o caminho mais eficiente para assimilar algum tipo de 
conhecimento. O corpo possui mais inteligência do que a nossa capacidade de 
racionalizar: a razão é parte da mente e do corpo, assim como a intuição e as outras 
habilidades que temos para sentir e organizar a vida. 
 
Via de regra, as pessoas querem controlar como se sentem ao invés de apenas 
observarem e dialogarem com as sensações, ver o que é possível fazer e procurar 
ajuda quando precisar. Quando se é afetado pela vida e interage com ela, 
estabiliza-se a comunicação entre Céu e Terra, Mistério e Forma, ancestralidade e 
atualidade. O corpo sempre escolhe o caminho mais afetuoso, mesmo que esse 
caminho seja não reverter uma condição ruim de saúde ou a morte. O corpo sempre 
entrega o seu melhor dentro das condições que oferecemos a ele. O mesmo vale 
para o aprendizado: alinhamos e sentimos os benefícios de qualquer 
experimentação que fazemos e passamos a utilizar as referências conforme vamos 
nos acostumando e nos sentindo melhor. É como construir caminhos sinápticos de 
existência, que precisam ser revisitados e, por vezes, corrigidos. Esta é a 
importância de se exercitar fisicamente e mentalmente, realizar rituais, práticas, 
experiências diversas e rever como se relaciona consigo e com o mundo de forma 
constante, sem se abandonar. 
 
O corpo sempre busca se sentir bem, essa é a natureza mais primordial da 
inteligência da vida: até quem se suicida ou causa mal a outra pessoa está de 
alguma forma tentando se sentir melhor. 
 
Também não podemos expressar o nosso afeto livremente em todos os locais e 
situações, é preciso lucidez para saber onde isso cabe ou não, tomando cuidado 

19 



para não nos dessensibilizarmos a nós mesmos ou ao ambiente em que estamos 
expostos. 
 
Afeto é a força primordial que conecta todas as formas de existência no mesmo 
mistério. Uma vez que deixamos de sentir, também perdemos a empatia e vamos 
nos desumanizando e, ao mesmo tempo, se os afetos se abrem sem lucidez e uma 
estruturação mínima, levam ao colapso. 
 
No treino de alquimia dos fangshi, a sensação é o parâmetro mais importante e 
normalmente leva tempo para ser estruturado. Tradicionalmente, as sensações são 
mais poderosas próximas dos professores e é comum levar alguns anos de 
treinamento para conseguir chegar aos mesmos estágios sozinho, visto que a nossa 
prática une integralmente o corpo à todos os processos. Literalmente é uma 
alfabetização sensorial, e a alquimia é baseada em provocar fenômenos e dialogar 
com eles. 
 
É através da experiência direta que construímos a nossa caminhada como 
alquimistas. Por mais que os mapas de estudos dêem sugestões e previnam os 
perigos e dificuldades, precisamos estudar no nosso corpo e na natureza a força 
das transformações que fundamentam os conhecimentos antigos e o Grande 
Mistério. 
 
Não há necessidade de ter medo de sentir nada caso o praticante se proponha a 
elucidar as sensações, não agarrá-las como absolutas, mas tê-las como pontos de 
partida para estruturar e refinar os diferentes pontos de vista. A natureza se refina 
diante da mente consciente por sua natureza primordial: quando a mente tem 
espaço, ela naturalmente dá forma, estrutura, organiza e dissolve o que se apresenta 
à nossa inteligência.  
Mesmo que se tenha uma sensação maldosa e destrutiva, ao percebermos o preço 
que isso cobra do nosso corpo e avaliarmos se realmente vale a pena prejudicar o 
outro sabendo que vai causar danos e prejuízos, vamos elucidando o nosso sentir e 
nos deparamos com nós mesmos. 
 
Sentir por si e tomar referências alheias são os únicos meios de alinhar a bússola do 
coração, e a grande maioria das estruturas levam tempo e repetição para irem se 
consolidando e serem liberadas. 
 
Minha mestra de medicina dizia: “a vida é uma cebola infinita, sempre há mais 
camadas.”,se referindo ao fato de que a existência é um processo constante de 
transformações. Não haverá um momento em que não há mais nada a ser 
aperfeiçoado, e o sentido da vida também não é sermos um cadáver sábio perfeito. 
O fundamento da vida está em sentí-la, dialogar com essa força ancestral que se 

20 



revela à nossa frente e, mediante isso, fazer o nosso melhor possível ou mesmo 
“não fazer”. Navegando nessa imensidão de forças convergindo e colidindo, vamos 
navegando pelo mistério sem fim.  
 
Por vezes, sentimos a necessidade de construir referências por experiências 
destrutivas, sabendo que algo pode nos machucar, e mesmo assim decidimos 
seguir por esse caminho. A experimentação da vida inclui também se permitir, e 
pode trazer grandes benefícios; só é mais saudável conseguir sair da experiência 
enquanto os danos sofridos ali ainda são reversíveis. Escolhas ruins trazem muita 
sabedoria quando rompemos os ciclos, então pode ser um caminho válido, mas é 
importante também que não seja o nosso modo operante de sentir a vida. Assim 
como o corpo escolhe pelo afeto, nós também podemos aprender através do afeto.  
 
A lapidação da vida ocorre pelos danos e ajustes das nossas experiências, pela fuga 
e mergulho no tédio, e a capacidade de criar e dialogar com o mundo. Conforme 
vamos ficando mais lúcidos e mais lapidados, vamos querendo cada vez menos 
danos a nós e aos outros seres. Este padrão é fundamental para quem quer cultivar 
a essência da vida no próprio corpo, e exige uma conexão com essa necessidade de 
querer parar de se destruir e de destruir o mundo, buscando assim um espaço onde 
possa se organizar, se acolher e, ao final do tempo da sua permanência neste 
mundo, se extinguir da forma mais plena possível. 
 
O preço de algumas experiências é a saúde ou a própria vida, e cabe a cada ser 
definir do que quer tentar se esconder ou ao que está disposto a se expor, mas nem 
sempre a vida nos dá essas escolhas. Quando tiver a boa sorte de poder escolher, o 
conselho é escutar o corpo antes de abrir uma nova jornada e tornar-se a 
experiência que o teatro da vida irá encenar. 

Sétimo Portal: Pontes dos Mundos 
 
Relaxar significa abrir os espaços onde a percepção e as geometrias da existência 
estão comprimidas. Entre cada uma das nossas estruturas corporais há um espaço 
de manifestação misteriosa, e este é o motivo de treinarmos a alquimia das 
memórias: fortalecer o corpo, a respiração e os treinamentos de tornar perceptível 
os campos sutis do nosso corpo e do ambiente. Se o corpo está fraco, ele entra em 
colapso, ficamos preguiçosos e doloridos, assim a essência da vida no nosso corpo 
vai se esvaindo, e este é o motivo da importância de proteger e cultivar a vitalidade 
no nosso corpo. Quanto mais debilitados ficamos, mais difícil é manter a saúde e a 
sensibilidade da vida presente em nós. 
  

21 



Conforme vamos abrindo a nossa percepção ao mistério, aplicando suas ciências 
em nós e em como nos relacionamos com o mundo, fica cada vez mais fácil se 
liberar e deixar nosso personagem humano para o que é indiferenciado do mistério 
da vida; navegar e habitar todas as formas e também aquilo que não possui forma. 
 
Seja no mundo material, no mundo dos sonhos, nos mundos de vigília e nos estados 
intermediários ou no mundo sem forma, é muito importante que possamos manter o 
respeito, a lucidez e o afeto. 
 
Não importa onde estivermos, é importante estarmos inteiros. 
 
Muitas pessoas por vezes dizem: eu não me lembro de estar sonhando durante os 
sonhos. Isto se deve ao fato de não se lembrarem que estão sonhando durante seu 
tempo de atividades cotidianas, se esquecendo que o nosso tempo neste mundo é 
uma gota de realidade na imensidão do mistério, que ondula e depois desaparece. A 
vida é uma passagem. 
 
O cotidiano parece total enquanto os sonhos ou os estágios sem forma parecem 
menos reais, mas a realidade do mundo material é tão ou mais transitória do que a 
percepção ao sonhar, apesar da aparência ser estável e contínua. 
No mundo dos sonhos, se você perder um braço, pode nascer uma garra, outro 
braço ou o que quiser no lugar. Também não se morre nos sonhos. A forma só se 
transforma em outra coisa. 
Já no mundo material, o nosso veículo físico não se restaura tão facilmente e nós 
rompemos para a morte. De fato, a vida não morre. Nosso personagem e nossa 
aparência se rompem, mas o que somos em essência de vida torna-se em outra 
coisa, como tudo na natureza: o que fomos em vida se torna alimento para outras 
existências. 
Se observamos esse princípio de transformação, os sonhos trazem uma realidade 
mais próxima do mistério da vida do que a nossa existência material. Enquanto 
nossa materialidade mais densa sonha os sonhos ao adormecer, a nossa sutileza 
do sonhar sonha a materialidade na nossa trajetória humana desde a fecundação no 
útero de nossa mãe até nossa última respiração no momento da morte. 
 
Quando separamos os mundos de atenções e fenômenos distintos, 
fragmentamos-nos  em várias partes e acabamos rompendo o potencial que nos foi 
confiado dos antepassados como navegantes da bolha espaço-tempo. Este 
processo cria vícios de percepção e vai nos distanciando do mistério original de 
onde o mundo emerge, assim criamos uma identificação pela nossa forma humana 
e deixamos de dar atenção aos outros aspectos mais sutis da existência. 
 

22 



Existimos por um tempo mergulhando em vários mundos, voltando a ser infinito no 
relaxamento entre o dormir e o sonhar, e depois em ser potência de criação durante 
o sonhar nas diferentes existências em que transitamos: a densidade material, a 
interação com o ambiente, os sentimentos, os pensamentos, os sonhos, as bordas 
infinitas e os mistérios sem forma. 
 
Este é o motivo pelo qual os fangshi não gostam de projeção astral: ela prende a 
sensação de existir através do corpo material e a carrega para estágios mais sutis 
de percepção, ao invés de liberar essas identificações e permitir que o veículo se 
construa como um diálogo ao mistério que se apresenta. 
O corpo material que temos é um dos aspectos do mistério em nós, e é importante 
poder liberar a nossa sensação de existência humana para podermos navegar o 
infinito como o próprio infinito navegando em si, sendo a nossa humanidade um dos 
aspectos da nossa diversidade. 
 
Quando fragmentamos as pontes do mistério em nós, nos distanciamos cada vez 
mais da nossa natureza ancestral que não é separada de nada, é unidade com o 
princípio misterioso de onde flui a fonte da vida. Este é o caminho dos imortais de 
Kunlun. 
 
Ao mesmo tempo, é importante nos fragmentarmos para dar atenção maior a algum 
processo. O problema é romper as pontes e se esquecer delas. 
 
Ao esquecermos que somos a vida, independente da forma que assumimos, 
deixamos de perceber a vida que flui em todos os seres e formas, perdemos o 
respeito e a capacidade de proteger e cuidar do que é vivo, de sentir, respeitar e 
honrar cada sacrifício, cada oferenda e cada presença, cada liberação. Desta forma, 
também nos esquecemos de nós mesmos. Desaparecemos com a morte do nosso 
personagem humano, comprimindo a sensibilidade da vida em apenas um de 
nossos aspectos, esquecendo do que em nós não morre e dando valor absoluto ao 
que perece com o tempo.  
 
Ao invés de comungar a respirar com a vida, passamos a tentar controlá-la, sem 
nunca ter existido essa necessidade. Desta forma, é impossível relaxar e sem 
relaxar, não é possível se conectar com a raiz do mistério profundo. 
 
Quanto mais se luta contra a vida, mais distante se fica de poder sentí-la e navegar 
com ela pelos muitos mundos da existência. 
 
O mundo manifesto é absoluto, nele estão as portas para o infinito. 

23 



Oitavo Portal: Pilar dos Mistérios 
 
Toda forma do mundo é sagrada e, por meio delas, o mistério se expressa e se 
revela como uma oferenda a si mesmo através de diferentes nomes, rituais e 
estruturas para comunicação com o mistério em nós. Não há algo superior ou 
inferior, apesar de existirem métodos mais ou menos refinados. Em essência, isso 
não significa que nosso coração vai se abrir pelo grau de refinamento da prática, ele 
se abre ao sentir a vida de acordo com nossas conexões no nosso momento de 
vida, e isto não pode ser forçado. Nem a dor e sofrimento conseguem forçar o 
coração a se abrir para algo, ele se abre pelo espaço e se torna a própria existência, 
a própria experiência e a própria oferenda a vida. 
 
Ao mesmo tempo, tudo o que adquire existência se torna vulnerável, frágil, pode ser 
diminuído, ofendido, desrespeitado e destruído. Em contraposição à natureza 
imparável do espírito, a forma é frágil por natureza, como um pote capaz de conter 
vento, água, calor e tantos outros elementos e que os libera ao ser rompido. 
 
Sabendo da fragilidade da forma, esta se torna a nossa força apenas por lembrar 
que, se não cuidamos da nossa saúde, das nossas vulnerabilidades, da nossa 
pequenez e ignorância, esses pontos podem levar à nossa ruína. Em essência, a 
força da vida está justamente na sua fragilidade. 
 
Se algo não for fraco, não pode se fortalecer. Se algo não for esquecido, não pode 
ser lembrado. Aqui há a importância de invocar imaterialidades das mais diversas 
para auxiliar nos processos de vida, criando espaços que ainda não existem, 
construindo e refinando possibilidades e novas formas, dando nascimento a novos 
mundos e também liberando mundos antigos da esfera existencial através destas 
criações e trabalho constante. 
 
Somos em essência um pote de invocação de inteligências, como um palco sagrado 
onde a maravilha e o horror podem fazer seus caminhos, onde o controle e o 
descontrole dialogam, e onde o conhecido e o desconhecido vão dançando e se 
refinando mutuamente. 
 
Sem a existência não há o mistério. Sem o mistério não há existência. 
Esta dança cria, sustenta e libera todas as coisas.  
Ser no mundo aquilo que se quer espelhar nele, o caminho e o pilar da existência do 
que se sente que é importante que exista. Sem a  firmeza, não existimos aqui, dar 
nascimento ao que sente que falta é o pilar fundamental do mistério. É importante 
ser a tradição, os hábitos, os comportamentos e seguir o caminho natural. O que 
não se sustenta, também não existe. 

24 



Nono Portal: Culto aos Ancestrais 
 
As memórias e imagens surgem e condensam, interagindo até se tornarem 
materialidade. Para surgir uma paisagem, muitas memórias e muitos processos se 
unem e se refinam ao longo do tempo. E então cada memória, cada sensação, 
pensamento, delírio e sentimento são sagrados para que aos poucos a realidade se 
estabeleça dentro do tempo e espaço. 
 
Esse é o fundamento da ancestralidade: a transmissão das memórias e como elas 
se modificam de acordo com as necessidades  vivas de cada tempo. 
 
Nossos antepassados são muito importantes para que possamos hoje sentir e 
refletir sobre o que gostamos, o que não gostamos, com o que concordamos ou 
com o que não concordamos. Sem esses pontos fundamentais de firmeza, nós não 
conseguimos negar e nem afirmar nada. 
 
Então não é necessário concordar com nossos antepassados. Como um 
representante da vida, cada ser pode sentir por si. Porém, a capacidade dessa 
sensorialidade só é possível por ter existido um caminho com o qual se possa estar 
de acordo ou não. 
 
Da mesma forma, recebemos o coração de nossos pais. Herdamos a capacidade de 
sentir mediante a amorosidade, violência e até mesmo de abandono. Há famílias 
que possuem métodos muito agressivos de transmitirem suas memórias, outras já 
nem se lembram mais das virtudes, pois não foram nutridas com elas. 
 
Os fangshi consideram “pessoas quebradas” aquelas onde as divindades 
primordiais como o respeito, o afeto, a lucidez e outras forças não estão bem 
elaboradas. Por isso é importante o estudo dos antepassados, não apenas os 
consanguíneos. É relevante poder sentir essas e outras forças fundamentais da 
criação do universo, tanto as de criação e de preservação, quanto as de destruição. 
Esses são os deuses de Kunlun, são sensações tidas como memórias de onde o 
universo emana. Podemos nos unir a elas e restabelecer em nós essas sensações 
como guias. 
 
Sem essas estruturações ficamos muito limitados no mundo e muitas vezes presos 
em nossas confusões ancestrais, sem poder criar novos espaços e novas formas de 
sentir a vida. 
 

25 



Há também as pessoas que reprimem as próprias sensações e as dos outros seres, 
se preenchendo de miséria e achando que podem ditar como cada pessoa lida ou 
cultua sua própria ancestralidade; isso se dá a um coração cheio de miséria. 
 
A natureza é vasta e diversa, não precisamos gostar e nem aprovar, isto é parte da 
nossa natureza também, o que não quer dizer necessariamente que haja uma forma 
correta de interagir com a própria vida e a dos demais. Podemos encontrar meios 
menos danosos e mais prazerosos, mas não somos obrigados nem pela doença e 
nem pela destruição a mudar. A mudança só ocorre verdadeiramente quando 
sentimos profundamente no nosso ser que até onde chegamos não é o suficiente e 
aí nos abrimos a outras referências. 
 
Não é a prática que faz essa transformação, ela apenas oferece outras referências. 
Podemos nos inundar com elas e nutrir nosso ser, mas isso não é uma garantia de 
nada. O trabalho de se observar e se rever é diário e constante. 
 
Para os fangshi, as divindades ancestrais não estão acima de nós. Nós é que as 
fazemos existir dando forma e vida a elas, ligando o nosso corpo e o nosso coração 
nesse diálogo da criação desses espaços. Por mais que essas forças estejam 
diluídas na natureza, elas só se tornam uma força inteligível aos humanos quando 
dialogamos com elas de forma estruturada. Não há comunicação sem forma e sem 
dialogar com elas. 
 
Dialogar não é se prender ao certo e errado, não é impor e nem agredir, é um 
processo de respiração. A vida pode judiar, mas aprender e estruturar algo é 
opcional, independente do preço. Não adianta gritar, não adianta chorar, não adianta 
tentar fugir, o caminho para desvelar-se parte de um mergulho profundo nos 
espaços que existem entre as formas e as memórias ancestrais, reconhecendo essa 
escuridão profunda como o veículo ancestral de onde tudo pode ser criado. Depois, 
até mesmo essa escuridão precisa ser liberada de qualquer função. 
 
Meus ancestrais são o calor, a luminosidade, o vento, o raio, o respeito, o amor, a 
lucidez, a capacidade de me irritar, de sentir medo, de me desligar de algo que me 
machuca, entre tantos outros. Há nomes tradicionais para eles, mas, muito mais 
importante que um nome, é o que eles espelham nutrindo a minha própria existência 
e daqueles ao meu redor que também buscam esses conhecimentos escancarados 
no mundo e, justamente por isso, tão escondidos. Dentro do culto fangshi, todas as 
divindades que invocamos são um espaço para cultuar nossos antepassados, não é 
algo fora de nós, é a partir de nós de onde se constrói, nutre e se alimenta essa 
força para colher os benefícios e corrigir o que for preciso. 
 

26 



Ancestralidade é a pedra fundamental de onde nascem e onde morrem os mundos 
em suas possibilidades quase infinitas. 
 
Toda memória, toda sensação, tudo o que veio antes e virá depois nesse, nos outros 
mundos e no mistério profundo infinito, são meus ancestrais e onde eu firmo meu 
coração. Neste espelho do coração para coração, eu me lembro da minha força. 
 

Resumo dos portais e fundamentos de firmeza no 
corpo para defesa 
 
As deidades ancestrais regentes destes conhecimentos são conhecidas como Tian 
Guan - o juiz celestial, protetor da Estrela de Nove Pontas, que une superior e inferior 
como aspectos da mesma força misteriosa em diferentes formas, representado no 
corpo pelo que chamamos de Nove Pulsos ou Nove Corações. 
 
Os termos utilizados estão grafados no pergaminho do Corpo Verdadeiro - Xiu Zhen 
Tu 
 
Exaltado: pés - semente da realização 
Celestial: joelhos - filtro dos desejos 
Espiritual: virilha - observação do mundo natural 
O mais alto: umbigo - selamento dos venenos 
Misterioso: coração - reza de nutrição 
Imortal: timo - experiência direta 
Ótimo: garganta - pontes dos mundos 
Vazio: ombros - pilares do mistério 
Culminante: pineal - culto aos ancestrais 
 
Resumo dos Nove Portais: cuidar da semente viva em nós, cuidar dos desejos e 
suas consequências, observar o mundo natural sem distorção, proteger o corpo dos 
venenos e canalizá-los de forma lúcida, se nutrir com fluxo em suas diversidades, 
experienciar a vida de forma direta, navegar pelos mundos com integridade, lembrar 
da sua raiz misteriosa e sustentar o próprio caminho, trabalhar a ancestralidade para 
que ela seja sua força e defesa de vida. Esta é a fundação do caminho Fangshi, 
conforme transmitido oralmente desde tempos imemoráveis. 
 
Com carinho, 
Monge Tai Yin Yi - um dos guardiões da tradição de Kunlun 

27 


	9 PORTAIS DO DRAGÃO 
	TRADIÇÃO KUNLUN SHAN XIAN SHU 
	 
	 
	Conteúdo 
	 
	 
	Introdução 
	Primeiro Portal - Semente Viva de Realização 
	Segundo Portal - Filtro dos Desejos 
	Primeiro Filtro: a Morte como Conselheira 
	Segundo filtro: Consciência do Claro e do Escuro 
	Terceiro Filtro: Consciência da Destruição 

	Terceiro Portal - Observação do Mundo Natural 
	Quarto Portal: Selo do Veneno 
	Portão Sul: Não Cuspir Veneno 
	Portão Norte: Não Engolir Veneno 
	Portão Leste: Não Processar Veneno 
	Portão Oeste: Não Cometer Atitudes Venenosas 
	 
	Portão Central: Verdade Oculta Interior 

	 
	Quinto Portal: Reza de Nutrição 
	Sexto Portal: Experimentação Direta 
	Sétimo Portal: Pontes dos Mundos 
	Oitavo Portal: Pilar dos Mistérios 
	Nono Portal: Culto aos Ancestrais 
	Resumo dos portais e fundamentos de firmeza no corpo para defesa 

