9 PORTAIS DO DRAGAO

TRADICAO KUNLUN SHAN XIAN SHU



Conteudo

INEFOAUGAO. ...ttt et e e e st e e e sabe e e eaneeeaaeeaareaas 2
Primeiro Portal - Semente Viva de Realizagao............cccoeoeeeiiiiiiiiiciceceee e 3
Segundo Portal - Filtro dOS DESEJOS........uviiuiiieiieeeee e 5
Primeiro Filtro: a Morte como Conselheira..........cccoooeieiieciieeiieeeceeee e 5
Segundo filtro: Consciéncia do Claro € do ESCUro...........ccccoeeevieeiiiiicciieieeeeen, 5
Terceiro Filtro: Consciéncia da DeStruiGa0...........coveierieniieiieieeeee e 6
Terceiro Portal - Observagcao do Mundo Natural.............ccccooooiiiiiiiiiiiiee 7
Quarto Portal: SElo dO VENENO..........cuiiiiieieeeeee e 8
Portao Sul: NGO CUSPIF VENENO.........cccviiiiieeeeee e 8
Portao Norte: Nao Engolir VeNeno............coooiiiiieiiiieeeeeeee e 10
Portao Leste: NGO Processar VENENO.........coccuiiiiiiiiiieiieeieeee et 11
Portao Oeste: Nao Cometer Atitudes VENENOSas..........ccoeevveeveeeiieeieecieeeie e 13
Portao Central: Verdade Oculta INterior............cccveeiieiieiiieieeceeee e 16
Quinto Portal: Reza de NUTFIGAO........cooiiiiiiii e 17
Sexto Portal: Experimentacao Direta............coceeeiiiieiiiiciieeceeeeeee e 19
Sétimo Portal: Pontes doS MUNOS............ooouiieiiiiiciieeeeee e 21
Oitavo Portal: Pilar dos MiSTEriOS. .......ccuviiiiiiieieceee et 24
Nono Portal: Culto @0S ANCESIIAIS.......ccuiieiiieeieeeee et 25
Resumo dos portais e fundamentos de firmeza no corpo para defesa...................... 27

Comentarios sobre o texto oral de entrada no Caminho de Kunlun por Monge Tai Yin
Yi

Revisao e edigao por Yi Liu, Xing Léng, Jai Yin Yi, Cui Can Yi, Xi Feng Yi



Introducao

Ao caminhar pela senda ancestral do mistério, devemos nos lembrar que “O Grande
Mistério” (Xuan Dao 32i&) ndo é sobre algo que se possa saber, que se possa
agarrar ou mesmo que possa pertencer a alguma pessoa ou instituigao.

No mais, o mistério ndo possui forma, nem nome, nem sensagao, Ndo possui
método e nem ¢é algo que produza alguma sensagao ou experiéncia especifica, é
algo que ja esta presente em tudo, nutre tudo, cria tudo e nao se agarra a nada.
Cultuar o mistério é o caminho, ou Tao (Dao - 3&), para encontrar e mover os préprios
espacgos internos, despertar a for¢ga dos sonhos e alinhar a prépria existéncia entre a
vida e a morte de forma amorosa, licida e respeitosa.

Assim, este mistério é a natureza primordial de tudo o que existe nesse mundo, no
passado, no futuro e nas outras possibilidades quase infinitas de manifestagao da
vida em suas diversas formas e faces.

Esse é o motivo do Tao dos fangshi ndo trabalhar com iluminagdo ou busca de
evolucao espiritual, nem ter conceito de carma a ser pago de vidas passadas, ou
mesmo do “despertar espiritual mistico’, apesar de termos um senso de
desenvolvimento ético. Esses conceitos de outros povos estdo presentes em
tradicbes mais modernas de taoismo, mas somos uma tradicao Proto-Taoista e, por
conta desta condi¢cao, nossos conhecimentos vém antes das misturas com outras
tradicbes mais modernas. O que nos é transmitido por tradicdo oral é o que o
conhecimento fangshi remonta de mapas que trazem uma sugestao de investigacao
e estudo, que sao fundamentados nos sonhos de um povo através de milénios e que
ainda permanecem vivos em nossos rituais e cultos na transmissao da linhagem.

Os fangshi também nao possuem conceito de perdao ou de bondade como caminho
de virtude. Para nds, a natureza é exatamente como se mostra e temos que lidar
com ela de forma lucida, defendendo a vida sem nos deslegitimar ou sem se forcar
a possuir virtudes. Quando trabalhamos em encontrar nossos espacos de forma
amorosa e auténtica, as virtudes fluem sem esfor¢co e sem anular nenhuma das
partes.

Nao é possivel controlar ou comandar todos os processos o tempo todo neste
mundo, entdo observar esse mistério do qual tudo flui permite que as forgas da
natureza presentes em nos encontrem uma forma de se colocarem no mundo,
minimizando os danos quando ndao é necessario e encontrando seus espagos de
forma a dialogar com tudo o que existe sem nos anularmos, levando em
consideragao também as urgéncias da vida.



Para auxiliar quem busca esse “lugar nenhum”, onde o “ndo espago” e a "nao
existéncia” podem nortear tudo o que existe, os fangshi deixaram o texto oral dos 9
Portais do Dragdo como um caminho na percepcao do mistério infinito enquanto
fundacdo do mundo em que estamos neste momento, trazendo o conhecimento de
que tudo ja esta aqui em diferentes niveis de percepcao, e que basta abrirmos
Nosso coragao para perceber: ndao ha nada melhor ou pior, ha apenas diversidade e,
com lucidez, podemos nos ligar ou ndo (quando temos essas possibilidades) ao que
nos nutre de forma mais ou menos refinada.

Este é um texto transmitido oralmente por milénios. E importante receber suas
chaves e explicagdes de um professor competente que o tenha recebido por
transmissao direta para uma compreensao mais profunda de suas alquimias e
fundamentos a partir do préprio corpo. Os textos orais de Kunlun sao processos
iniciaticos e ndao sao exatamente sobre palavras corretas; precisam fluir de mente
para mente e de coragdo para coragdo. Aqui temos apenas um guia para
rememoracgao deste conhecimento.

Com carinho,
Monge Tai Yin Yi

Primeiro Portal - Semente Viva de Realizacdo

Quando somos manifestados dentro do Utero de nossa mae, isso ritualiza a forca da
criacao do universo . Uma forga que se diferencia do todo, na ousadia de existir por
si mesma. Isso inclui ndo caber e nao possuir espago suficiente, e precisar ocupar e
criar caminhos que ainda nao existem até que nao consigamos mais caber no utero
de nossa mae e venhamos a nascer neste mundo, caso nao colapse antes disso.

S6 existe aquilo que ndo cabe nos espacgos e precisa criar e defender as préprias
sensorialidades.

Neste mundo ndo é possivel que exista algo sem espaco, entao é importante criar
espacgos para que a energia possa fluir. Nao é possivel obrigar a energia a fluir, s6 é
possivel abrir o espaco, e s6 permanecem abertos os espacos que sao nutridos e
defendidos. Devido a isto, é importante que a nossa pratica possa ser direcionada a
realizar algo e que tenha essencialmente um caminho a ser percorrido.

Quando estamos comecgando a praticar, 0 nosso objetivo é aprender as praticas e
rituais e colocar as referéncias que eles trazem na nossa vida. Nao adianta fazer
praticas e rituais se depois essas experiéncias nao sao aplicadas no nosso
cotidiano e ndo se tornam habitos e pontos de onde trazemos nossas referéncias.



Na China é comum ter professores que estudam o mesmo método por toda uma
vida e, mesmo assim, ainda tenham muito a refinar sobre ele.

No entanto, ndo é o ritual que as pessoas fazem que mostram quem elas sado, sao
as suas atitudes. E ndao ha nada mais auténtico nesse mundo do que colher os
resultados dos nossos proprios atos, sejam eles benéficos ou maléficos. A natureza
nao é um processo de colheita perfeita; ao observa-la, vemos que nem toda acao
tem uma resposta direta, nem toda maldade é punida e nem toda bondade é tida
como béncao. Isto acontece pois ha uma esfericidade nos processos do mundo.
Independente de colhermos ou nao, imediatamente ou diretamente, os frutos dos
nossos habitos e atitudes, té-los de forma destrutiva é algo que, mais cedo ou mais
tarde, vai nos parar. Por isso é mais inteligente escolher ndo nos vulnerabilizar
trazendo destruicdo e desgraga para o mundo com nosso potencial, a menos em
casos extremos.

O estudo do caminho de abrir e defender os espacgos de fluxos energéticos vai ser
muito importante no caminho da Alquimia de Kunlun, vai desaguar no que
chamamos de “Intengdo Pura”: a capacidade de fixar a mente e incubar sonhos,
manifestar desejos e sustentar o foco mediante as dificuldades das praticas e das
intempéries da vida.

Esse é o real motivo do treinamento exigir disciplina, constancia e naturalidade em
sua fundagao. Tudo que o corpo estimula constantemente se fortalece, e tudo o que
deixamos de utilizar se enfraquece e vai atrofiando até desaparecer. Por isso
treinamos o cultivo da vida e suas sensibilidades, abrindo e sustentando os
caminhos, fortalecendo e nutrindo os fluxos e espacos.

Lembrar-se de onde vem a forga em realizar algo na vida, seja cuidar do corpo,
melhorar a saude, a prosperidade, seja dar espag¢o para organizar a mente ou as
forcas ancestrais, € o caminho para conseguir sustentar a disciplina e as
austeridades na senda de Kunlun. Por vezes, o motivo de praticar vai ser encontrar
um motivo para praticar.

Praticar diligentemente € o que nos firma no encontro de nés mesmos dentro do
mistério infinito, nos lembrando de esquecer e soltar o que torna miseravel a nossa
respiragao entre o que existe e o mistério infinito. Ao mesmo tempo, se a nossa
pratica ndo tem a verdade do que firma a nossa vida, talvez esta ndo seja uma boa
senda para trilhar. Também haverdao momentos em que decidimos ou precisamos
parar as praticas e isso também é parte da caminhada, o importante é estar ciente
do principio fundamental da vida enquanto se pratica e colher os beneficios de sua
pratica para si e para o mundo.



Segundo Portal - Filtro dos Desejos

ApoOs a compreensao da necessidade de criar e defender os espacgos, € importante
ter uma ferramenta de lucidez para que os fluxos ndao se percam em confusdes e 0
aumento da circulagdo da energia que as praticas trazem ndo causem mais danos
que beneficios nos praticantes. Por isso, os filtros dos desejos sdo uma sugestao de
medidas que podem alinhar a bussola do coragao.

Primeiro Filtro; a Morte como Conselheira

Ao realizar um desejo, quem se era antes dele deixa de existir. O valor almejado vai
também desaparecendo como um vapor que vai se diluindo na imensiddo. A
natureza da vida morre e se renova, entao é importante se perguntar: “se eu morrer
apos atingir determinado objetivo ou apods realizar determinada atitude, eu morreria
bem ou ndo? Se esta fosse a ultima coisa da minha vida, eu estaria bem?”

Isso ajuda a firmar o coragao e decidir se algo é uma necessidade ou apenas uma
vontade, e se esta vontade tem 0 nosso coragao inteiro. Quando um fangshi resolve
atacar alguém, isso geralmente carrega o seu coragao inteiro dentro desta atitude.
Aconselhamos tentar resolver as questoes que nos incomodam quando estdao em
sua fase inicial, para que uma pequena destruigao evite uma grande destruigao.

A destruicdo na vida ndo € um processo opcional, mas quem esta lucido, as vezes,
pode escolher pelo que vale a pena destruir ou ser destruido e os danos que podem
ser minimizados.

Viver lembrando-se da morte € um caminho para que se possa desfrutar melhor de
cada instante. Aqui nés evaporamos e tudo com o tempo também desaparece. A
hora de amar, de se cuidar e de ser integro é no agora. A hora de dividir seus
conhecimentos e o seu melhor também é no momento presente. A cada instante
morre-se um pouco mais e cada desejo custa vida... se privar deles também. Entao,
o melhor é elucidar e seguir.

Segundo filtro: Consciéncia do Claro e do Escuro

Todo movimento no mundo gera, a0 mesmo tempo, coisas positivas e negativas, e é
importante pesar o maximo possivel as duas partes.

Por exemplo: caso queira comer um chocolate, pode ser muito prazeroso, mas pode
também intoxicar o corpo.



Sem essa nocao de que tudo gera essa resposta dual, esquecemos de sentir com o
corpo o quanto o que trazemos ao mundo pode ser danoso aos outros seres e a nés
mesmos, mesmo que parega algo bom num primeiro momento.

Uma intengao maléfica e destrutiva ndo se torna em algo benéfico, apesar de suas
consequéncias poderem gerar aspectos positivos também. O melhor é abrir a
percepcao e nao focar em apenas um aspecto de um desejo, levando em
consideracdao que nao podemos controlar plenamente os resultados de nossas
acoes e desejos ou da auséncia deles.

Terceiro Filtro: Consciéncia da Destruigao

O mundo aqui presente ja é a forma absoluta da realizagdo do mistério: tudo o que
pode ser criado e todas as manifestagdes serao feitas a partir do que ja existe aqui.
Isto quer dizer que um desejo obrigatoriamente vai destruir algo que ja existe ou
pelo menos modificar a sua forma.

Nao é possivel criar algo sem que isso transforme materialmente algum aspecto do
mundo. Ao mesmo tempo, os novos caminhos e possibilidades que se apresentam
ao longo da caminhada também vao modificando o que ja estavamos trilhando
antes.

Ou seja, nao é possivel cuidar de muitas coisas ao mesmo tempo, visto que temos
uma quantidade de energia limitada para a transformacdo no mundo. E melhor
prestar atengdao em onde colocamos nossa forga e empenho, pois isso também faz
com que outros caminhos deixem de estar disponiveis.

Aquilo que é invocado por meios magicos e altera os processos pelos quais
estamos passando tende a nao ser sustentado, ndo pelos resultados dos desejos
serem maléficos, mas normalmente ndo conseguimos nem observar a mente sem
tentar controla-la, quanto mais receber algo que foi pedido.

Sabendo que a natureza da realizagdo dos desejos é que, assim que recebemos
algo, nem esse algo e nem nds seremos 0s mesmos.

A saturagao é a esséncia principal da mudan¢a no mundo manifesto. Por vezes, a
pior desgragca para um ser é receber exatamente aquilo que deseja. Encontrar-se
consigo mesmo € o pior e o melhor que se pode ter nesse mundo.



Entretanto, sdo os desejos que movem a vida. Os fangshi ndo os demonizam e nem
impedimos que a vida possa ser desfrutada. O que pedimos é que haja respeito,
lucidez e afeto na caminhada pelo mistério da existéncia.

Terceiro Portal - Observacido do Mundo Natural

Deve-se polir o espelho da mente e do corpo para que possamos observar a
manifestacdo da vida sem distor¢do. A realidade é exatamente aquilo que se
mostra. A revelagao acontece sempre que se presta atengcao, e mesmo as forgas
menos aparentes no mundo geram atitudes e movimentos. Nao ha algo aqui que
nao seja fundamentado na revelagao do mistério original em forma e existéncia.

Até mesmo os segredos geram padrdoes e manifestagdes, por isso € importante
estar atento ao que se mostra para nos, nao ao que queremaos ver.

Sobre as nossas paixdes e alucinagoes, os fangshi treinam a sua mente e seu corpo
para observar o mundo como ele se revela e lidar com ele desta forma. Nao com
possibilidades potenciais, mas sim com a realidade que se mostra a nossa frente.
Até que algo se revele no mundo da forma, ainda nao existe. Essa é a diferenca entre
possibilidade e fato. E importante observar as possibilidades, mas na vida lidamos
com os fatos.

Os oraculos e estudos cientificos trabalham com possibilidades, mas a vida pode
assumir qualquer uma delas, por isso os fangshi ndo possuem um conceito de
destino e nem certezas absolutas. Nao acreditamos em nada, nem duvidamos de
nenhuma possibilidade, mas trabalhamos com aquilo que conhecemos e
investigamos o desconhecido sem nos agarrarmos a nada.

Isto é observar a natureza interna e externa, acolhida de forma crua e direta.

Olhar o mundo com paixao e com idealizacdo nao € o melhor caminho nem para a
transformacao de si e nem do préprio mundo. E possivel sim refinar algo, mas até a
algquimia dos metais precisa considera-los da forma que se apresentam antes de
poder lapidar ou mesmo separar 0s materiais.

Ao observarmos os padroes da natureza que se manifestam em nosso interior e no
mundo ao nosso redor, por vezes nos escondemos deles, por vezes nos
defrontamos com nossas ilusdes explodindo na nossa frente, ou nos emocionamos
com as maravilhas. Assim podemos entender melhor como nos portamos e nos
nutrimos do mundo.



E comum perder muito tempo lutando contra a natureza ou tentando lidar com o
mundo por conceitos que acreditamos serem “corretos ou ideais” ao invés de
observarmos o que se mostra. Essa é a chave de como podemos nos proteger ou
estabelecer acordos e limites mais lucidos.

Meu mestre dizia: “Imagine dois animais lutando por um pedaco de carne, um deles
pega tudo para si e sai correndo. O outro senta e chora pela vida ser injusta, fica
vulneravel, ndo percebe o ambiente, surge outro animal e o devora.” - a distancia da
lucidez sobre a natureza nos torna vulneraveis e totalmente ignorantes com relagao
a como realmente este mundo se fundamenta.

Aqui, tudo o que esta vulneravel pode ser invadido. Por vezes nao ocorre, mas nao é
aregra.

Ou nos alinhamos com as forgas naturais, ou passaremos a vida lutando contra
elas. Isso ndo é sobre maldade ou sobre o mundo ser cruel. O mundo é vasto e
diverso, mas quem decide se guiar por idealizagdes, de forma geral, ao invés de
resolver o que o prejudica, so piora a situagao.

Como ensinam os antigos fangshi: “preste atengao e podera ver, tudo neste mundo
se revela, ndo ha nada aqui fora do lugar, nem a revolta e as agdes contrarias. Tudo
segue o caminho natural. Nao é preciso aceitar nada, so lidar da melhor maneira
possivel.”

Quarto Portal: Selo do Veneno

Tudo que é invocado neste mundo passa pelo corpo, seja 0 que sentimos, o que
desejamos, nossas atitudes, a falta delas, o que rezamos, o que manifestamos e o
que liberamos.

Deste modo, as instrugdes orais para reduzir e nos proteger dos venenos gerados
por nés e pelo mundo sao:

Portao Sul: Nao Cuspir Veneno

Cuidar do que se esta falando: nao preencher suas palavras de veneno ou inventar
coisas para prejudicar as pessoas. Se criticar, ndo faltar ao respeito e, quando
precisar difamar alguém, fazé-lo através de experiéncias pessoais: tudo o que temos
por opinidao acerca do mundo é sobre nés, ndao sobre os outros, cada um sabe de si.



E importante ter cuidado para ndo descarregar suas dores e histérias no préximo
sem antes perguntar se ha interesse em ouvir. Nao forgar espagos nos outros
quando eles nao existem e ndao houver interesse auténtico em cria-los como uma
forma de troca. Caso tratemos nossos semelhantes sem esses cuidados, também
nao podemos exigir que tenham conosco.

Faz parte do cuidado consigo mesmo verificar se o coracao tem espaco para que
possamos adentrar no espaco do outro. E comum as pessoas utilizarem as palavras
para invadir, ou querer usar o outro como um mecanismo para se organizar sem
acordar isso previamente. Invadir as pessoas € um mecanismo extremo e nao deve
ser utilizado sem uma necessidade extrema. Para invadir o outro, antes eu invado a
mim mesmo, e ndo ha outra forma de fazer isto.

Nem todo mundo é amigavel, e 0 que temos para dizer nao é tao importante, a
menos que se faga questao que seja e que se esteja disposto a bancar isso.

Este selo esta ligado a parte da frente do corpo e ao Passaro Vermelho, o protetor
do Verao, e diz respeito a cuidar melhor do fogo da comunicagéao e da invocagao de
manifestacdbes no mundo. Quem vomita veneno no mundo deve estar disposto a
engoli-lo. Quem traz veneno ao mundo nao consegue se defender dele.

Nao ha nenhuma divindade ancestral no mundo que possa proteger alguém de sua
propria lingua. Isso também vale para os feiticeiros que resolvem trazer maldi¢des
para 0 mundo sem uma necessidade extrema. A maldi¢ao, antes de ser langada,
passa pelo corpo de quem a esta langando. Entdo, caso nao esteja disposto a tornar
o seu corpo uma maldigdo, ndo mexa com isso.

Ha também maldi¢des disfargadas de bengao, muitas vezes disfarcadas de ajuda
ou de emanacdo de energia positiva, mas que s6 diminuem o potencial do outro. E
preciso polir a mente e sair dos idealismos e paixdes para poder também polir a
propria lingua. Assim, quando decidir atacar, que seja com a sinceridade do coragao
e com respeito, ndo com maldade ou manipulagao.

A comunicagao é essencial no encontro de solugdes, barrar algo prejudicial ou
atender a uma necessidade. Isto pode ser feito de muitas maneiras e é preciso ter
cuidado para ndo escolher as piores. Ha espago para tudo no mundo, desde que
esteja elucidado.

“Polir a lingua” e a prépria comunicagao sao os fundamentos deste selo, utilizando o
préprio veneno de forma lucida para barrar o que esta causando danos, medindo a
dose e o0 que pode ou nao ser exposto e a forma de como deve ser comunicado.
Aguardar que o mundo se compadecga de nossas dores e necessidades sem que



facamos nada é uma forma de auto anulacao e auto agressao. Tudo o que é vivo se
defende, e aquilo que fica recebendo danos e nao canaliza esses venenos, acaba por
sair vomitando venenos no mundo. Este ndo é o caminho ancestral para o qual o
veneno foi criado. Ele é a prépria reza de defesa da vida, sagrado e precioso, é
custoso de produzir, ndo deve ser desperdicado e nem se perder uma oportunidade
de utiliza-lo, de forma medicinal, afastando o que é danoso.

Portao Norte: Nao Engolir Veneno

Ha vezes em que ndo estamos nos sentindo muito bem e, por isso, buscamos por
desgragas e informacdes de pessoas e situagdes de condigbes piores que as
nossas. Nada une mais uma comunidade do que o édio comum, e este é um
principio da natureza.

No entanto, para quem esta buscando se alinhar com os espagos do mistério
infinito, € importante nao dedicar a sua energia a ouvir e tomar conhecimento de
desgragas e dores do mundo de forma continua. Ha sofrimento em todas as partes,
mas também ha maravilhas.

Isso nao significa que devemos nos tornar alienados do mundo, mas ficar cagando
desgragas e dissabores da vida quando nao se pode fazer nada a respeito disto é
apenas uma forma de se agredir.

O mestre Zi me falava sempre: “semeie onde floresce.
Coloque a sua energia onde ela pode te nutrir com vida, respirar com vocé.”

Este é um selo que é guardado pela Tartaruga Serpente Negra, protetora do Inverno,
e também diz a respeito de cuidar da nossa curiosidade, do que enflamos nos
nossos ouvidos.

Ha uma tendéncia natural a curiosidade pelo que é oculto e maléfico, mas nao ha
nada que seja maléfico por natureza. Existem forgas contrarias e destrutivas para
determinadas situagdes que em outras sdao medicinais.

Para se obter conhecimento completo e verdadeiro é preciso se ter nogao da luz e
da escuriddao com igual profundidade e, para que isso seja possivel sem se
corromper, precisamos saber distinguir muito bem o que nutre e 0 que envenena,
suas dosagens e até onde podemos ir no momento de vida em que estamos.

Alguém que sente prazer em saber da dor dos outros, que se sente melhor por saber

de algo que nédo é compartilhado abertamente, que se coloca acima ou abaixo das
outras manifestagbes da vida, ou que acredita que esta numa posi¢cao onde tem o

10



conhecimento absoluto para ajudar ou mudar o mundo, com certeza se perderia ao
mergulhar nos abismos e espacos infinitos, perdido do préprio corpo e se ligando a
miséria ou a tentativa de subjugar os outros. Lucidez profunda custa muito caro,
exige a aniquilacdao completa do que acreditamos ser e da nossa visao de mundo.

Ha muitas maledicéncias no mundo, mas é preciso saber levar nosso corpo até
onde os espacos infinitos em todas as coisas se abrem, sem se agarrar a nada. Aqui
também esta a importancia de ter um professor que pratica no seu cotidiano e
cultiva a sua esséncia verdadeiramente. Caso isso nao seja possivel, esse professor
vai mais atrapalhar do que ajudar, e ser atrapalhado também é um bom caminho
para poder encontrar o proprio centro.

Sofrer pelo outro nao alivia a dor dele, apenas a multiplica no mundo. Mesmo que
traga conforto saber que alguém vé e entende a nossa dor, querer que outro sofra
porque estamos sofrendo ndo é algo gentil ou amoroso, e transfere a nossa
dificuldade de maneira injusta. Se algo d6i em nds, cabe a ndés trabalhar esta
dificuldade da melhor maneira possivel para que se possa afastar o que nos causa
dano.

A escuta verdadeira leva em consideragao o infinito em nés e a ndo se ligar ao que
traz desgraga para vida. Desta forma podemos trabalhar para estar o melhor
possivel que conseguimos. Quem esta ocupado com isso nao tem tempo para ficar
ouvindo desgraca que nao vai levar a nada.

Polir os ouvidos para se ligar ao que floresce, ao que podemos transformar e ao que
de fato nos alimenta é o caminho.

Portao Leste: Nao Processar Veneno

Este selo esta ligado ao lado direito do corpo e ao Dragao da Floresta, o protetor da
Primavera.

Nao processar veneno se refere a nao ficar nutrindo em nos as dores e desgragas da
vida, mas sim alinha-las e focar no que realmente importa: nossas feridas, o que nos
incomoda, nos machuca, as injusticas e as amarguras da vida e elucida-las para que
elas nao voltem a se repetir do mesmo modo.

O mestre Zi ensinava: “quando um espinho entra no seu corpo, 0 mais importante é

barrar a sua entrada, e ndo de onde ele veio ou qual era seu propdsito, depois cuidar
das feridas para que melhore e ficar atento para ndo se machucar de novo.”

11



Ao invés disso, a maioria das pessoas querem ser ressarcidas por terem sido
machucadas, muitas vezes esperando que o espinho reconheca o seu erro e diga
que sente muito pelo dano causado.

Isso realmente pode ser importante, talvez para o préprio espinho, mas nao ajuda
em nada na ferida causada e, de forma geral, s6 nutre o orgulho de uma forma
ignorante: “eu, na minha imensa bondade, reconheco a sua imperfeicao diante do
seu erro comigo, agora que voceé se rebaixou, esta tudo certo”.

Este é o principal motivo dos fangshi nao terem conceito de perdao.

Nao se perdoa um espinho por ele ser espinho, nem se vinga dele por isto, apenas
se lida com ele.

Quando alguém nos fere a primeira vez, a responsabilidade é de quem nos feriu.
Mas quando nos fere uma segunda vez, ja tendo revelado a sua natureza, a
responsabilidade é nossa.

A instrucao sobre ndo processar veneno esta em aplicar a nossa energia em estar
bem e evitar novos danos, ao invés de buscar algum tipo de reparagao emocional
sobre o que aconteceu, ou mesmo querer diminuir o outro por algum motivo. Cada
um entrega o seu melhor, mesmo que seja péssimo.

E mais produtivo cuidar de si e alinhar o que esta trazendo vulnerabilidade ao invés
de ficar tentando entender a logica da vida ter colocado no caminho algo que fez
mal. Nem sempre a vida é logica ou faz sentido, essas sao apenas possibilidades
dela.

Se cada um cuidar bem de si, isso floresce e transborda. Quando nos sentimos bem
e encontramos em nds espagos amorosos, queremos que os outros seres também
possam se sentir bem a sua maneira. Esse é o cerne do cultivo do mistério.

Isto ndo quer dizer deslegitimar o nosso sofrimento e angustia, nem que nao
devemos sentir algo, mas ficar remoendo as feridas por muito tempo apenas vai
drenando a forga da vida, e ndo nos focamos onde realmente importa que é no
respeito a ndés e no que nds queremos consolidar no mundo através das nossas
acoes e daquilo que escolhemos nos afastar.

E importante o cuidado de ndo confiar cegamente naquilo que ndo conhecemos,

mesmo nos processos espirituais. Confilanga é um processo que leva tempo e
constancia. Quando algo mostra nao ser confidvel, isso nao volta atrds, o

12



s

desrespeito ndo se torna em respeito. E preciso romper e criar outra relagao e,
muitas vezes, € conosco mesmo.

Portao Oeste: Nao Cometer Atitudes Venenosas

Este selo fica do lado esquerdo do corpo e é protegido pelo Tigre Branco, o protetor
do Outono.

No mundo nao controlamos diretamente o que somos e nem plenamente estamos
licidos de nossas atitudes o tempo todo. Apesar disto, sdo nossas atitudes que
expressam a nossa forga nesse mundo. Quando percebemos que estamos fazendo
algo em desacordo com o nosso coragao, € o momento de programar parar.

Por isso, é importante alinhar o coragdo e purificar a nossa bussola interna,
cultuando nossos antepassados, trazendo uma elucidagdo mais profunda dos
padroes que trazemos da nossa familia e de como nos sentimos sobre nossas
atitudes, sobre como reagimos ao que a vida traz a nossa frente e como conduzir
guando vamos nos portar diante dos outros.

Nao adianta fazer praticas e rituais caso nao va aplica-los na vida cotidiana. Ao
mesmo tempo, a propria vida nos refina, ensina e lapida, por isso a necessidade de
trabalhar com afeto, lucidez e respeito, principalmente sobre nossas atitudes diante
dos que estdao mais vulneraveis.

As forgas destrutivas e maléficas emergem naturalmente do nosso ser diariamente,
€ parte da nossa natureza e nos cabe elucida-las para que ao invés de causar danos
desnecessarios possam nos lembrar de proteger a nés e ao nosso entorno, ou seja,
elas também precisam de espacgo e de cuidado, sdo parte da loucura existencial, o
que nao torna legitimo ferir e destruir unicamente por poder fazer isto. Estes atos
vao causar sofrimento a algum ser, mesmo que nao voltem diretamente para nés,
fere nossos companheiros de jornada. E importante que essa energia mais bélica
possa ser canalizada, pois é potencial de aberturas de caminhos e de criagao e
comunhdo com a vida. Se a desperdigamos criando desgraga sem propdsito, nao
havera espago para construgao benéfica.

Nao ha nenhuma divindade ancestral no mundo que proteja alguém de atitudes
venenosas, propositais ou ndo. Nao ha nada mais auténtico do que colher as
consequéncias de nossas atitudes, seja por ndo podermos nos esconder de nds
mesmos ou pela forma do mundo responder ao que cultivamos.

13



No entanto, quando optamos por atitudes destrutivas, ou quando nao estamos
licidos do que estamos fazendo, vamos nos vulnerabilizando e, mais cedo ou mais
tarde, algo vai nos parar.

Para os fangshi nao existe a “lei do retorno” como um mecanismo unico de resposta
da natureza, ela é diversa e podem ocorrer muitas coisas, inclusive nada. Para
respirarmos nesse mundo, matamos muitos seres. Se o universo fosse nos cobrar
por isso, a existéncia seria uma divida eterna. Isto ndo legitima ninguém a destruir
por maldade, apesar da maldade ser importante no mundo como mecanismo de
transformacdo. Quem quer cultivar a propria energia e seguir o caminho dos
ancestrais precisa se responsabilizar em cuidar o melhor possivel das préprias
atitudes, ndo por uma puni¢ao césmica, mas por entendimento.

O mundo se mostra conforme ndés caminhamos por ele, e isso se da pelas nossas
atitudes ou a falta delas. Dizer que o que se mostra a nés é um espelho é muito mal
interpretado nos dias atuais. As coisas que nos acontecem nao sao
obrigatoriamente culpa nossa, nem parte do nosso destino ou do nosso caminho.
Ha varias coisas aleatdrias ocorrendo ao mesmo tempo, nem tudo segue uma lei
l6gica e nem tudo é sobre nds e nossas atitudes (ou falta delas). Isto esta em nés
também: somos aleatérios por natureza, ndao completamente, mas somos também.

Ao mesmo tempo, a vida costuma trazer padrbes que n6s mantemos como busca
de desejos e necessidades, e isso sé muda quando nés mudamos. Isso pode dar a
impressao de que esse € 0 nosso destino. Mas, na verdade, sé estamos fazendo as
mesmas escolhas com a sensagao de caminho seguro e possivel. Por vezes, isso da
a impressao de que ndés temos responsabilidade sobre o que nos acontece sempre,
e isso € um forte delirio. Apesar disso, € bom podermos escolher minimizar nossas
atitudes destrutivas e maldosas, e direcionar estas for¢as para onde elas sejam
produtivas.

Escolher as atitudes pela miséria e pela vulnerabilidade de alguém espelham o que
temos no nosso coragdao. O mesmo vale se escolhemos o afeto, a generosidade e o
respeito com os outros seres.

Neste mundo sé existe aquilo que é ritualizado, que possui forma e que é expresso:
desde o nascer do Sol, o canto de um passaro, a passagem das estagoes, as trocas
amorosas entre as pessoas, etc. Potenciais sem expressao nao existem, sé existe
nesse mundo o que pode ser expressado e é nisso que precisamos trabalhar, este é
o perfeito possivel, todo o restante é apenas uma fuga da realidade. Os rituais
podem ser aperfeicoados até um limite maximo, mas isso requer que eles sejam
acolhidos e praticados, entregar o melhor possivel € o norte para que a maravilha
florescga.

14



Entdo, quando se age no mundo é como abrir um ritual. E importante estar atento ao
qgue se esta fazendo, pois tudo o que se manifesta neste mundo cobra um preco,
independente de sabermos ou ndo o que estamos fazendo, mas é pior ainda se
causamos dano de propdsito sem que haja uma necessidade real.

E preferivel, quando for ofender alguém, que seja de propésito, polido e estruturado,
pois a intencdo diante da acao se cala e, depois que a acao se materializa no
mundo, é irrelevante o que a motivou perante ao que ela causa.

Matar um animal sem querer ou por querer nao muda a situacdao se o bicho foi
morto, nem pedir desculpas ou se arrepender. Por isso é importante estar atento as
atitudes, lidar com os resultados das a¢gdes no mundo mais cedo ou mais tarde é
inevitavel, e cada um sabe de si ou deveria saber.

Um norte que ajuda a cuidar melhor das atitudes é saber se essa atitude seria
bancada publicamente, nada fica oculto para sempre. Os chineses dizem: “nao quer
que ninguém saiba, ndo faca.” Quem nao banca as préprias atitudes nao se defende
das atitudes venenosas do mundo, e pior ainda se agir de forma maldosa de
propdsito, isto € uma porta aberta para perder energia, e nao é possivel cultiva-la.

Todos nds possuimos forgas destrutivas dentro de nods, e € impossivel que elas nao
emerjam na nossa mente e no NOSSO coragao, por isso é importante ter espago para
elas. O que podemos fazer é direcionar essas intengdes de forma lucida, evitando
causar desgraga no mundo desnecessariamente e polindo o que nos incomoda para
que possamos encontrar uma atitude mais coerente. Ha poucas situa¢gdes na vida
em que precisamos de uma atitude imediata, a natureza se mostra a nossa frente, e
cabe a nds a decisao de estar inteiros nas nossas atitudes ou nao.

A inteligéncia primordial da vida se defende. Tudo o que é vivo se defende, e
defender é a atitude primordial do afeto. A Terra ndao nos pede cura, e nés nao
teriamos essa capacidade. O que ela nos pede é: pararmos de nos machucar e de
machucar a vida, utilizando a for¢a destrutiva em nds para defesa e prosperidade
primeiro em nés, depois na nossa comunidade.

15



Portao Central: Verdade Oculta Interior

Este portdo esta ligado ao espacgo entre as estacoes, e a divindade oculta que surge
a partir das quatro estagoes.

Os fangshi falam muito sobre o esconder. ndo mostrar, ndo ser encontrado,
esconder magicamente.

Apesar disso, € importante ndao nos escondermos de nés mesmos. Nem sempre
estamos em um local seguro para expor o que pensamos e sentimos, mas este local
nao deve ser 0 N0SSO COrpo e a nossa mente com relagdo a si mesmo.

Ha pessoas que mentem tanto e criam tantos padrdes falsos sobre si ao invés de
apenas sentirem e organizarem o que sentem que acabam perdendo qualquer
ligagdo auténtica com seu corpo ou com a naturalidade da vida, ficam soterrados
em expectativas e respostas condicionadas sociais que acabam por obscurecer a
prépria lucidez acerca de si.

A ligagdao mais importante de alguém que procura navegar no mistério é estabelecer
um dialogo sincero com o préprio corpo e mente. As experiéncias diretas nao
precisam de comprovagao externa, pode-se conversar sobre elas e também nao se
deve leva-las muito a sério, mas é preciso poder organizar 0 que se sente ser
importante e também trazer afeto sobre os processos e sobre o que e quando soltar.

Sem a conexao interna com o proprio centro nao ha como organizar mais nada na
nossa existéncia. Se estamos colapsados e fragmentados, é também o que temos
para oferecer ao mundo e também o que vai nos afinizar nele. A vida nao obriga
ninguém a ser integral, mas ninguém escapa de encontrar consigo mesmo, mais
cedo ou mais tarde. O outro e a relagdo que estabelecemos com ele é apenas um
espelho da nossa relagdo conosco mesmo; o0 que se permite, 0 que ndo se gostae o
gue nos atrai € mais sobre nos e nossos habitos cotidianos do que sobre o mundo
em sua vastidao.

16



Quinto Portal: Reza de Nutricao

Uma das primeiras instrucdes tradicionais dos fangshi para quem quer se aventurar
no vbo aos mistérios ancestrais é “prestar aten¢do ao que se coloca na boca".

Quando falamos do que “se coloca na boca”, ndo nos referimos sé aos alimentos,
mas sim ao que expomos O NOSSO COrpo e a nossa mente. E importante refletir se
de fato alimentam a esséncia da vida ou se arrastam a existéncia abduzida em
relacdes destrutivas conosco mesmo e com 0s outros seres.

Quem nao presta atencdo ao que alimenta a vida no proprio corpo e nao se
responsabiliza por oferecer para si mesmo o melhor possivel, ndo tem como
desabrochar e nem sustentar os estados mais elevados. A generosidade parte de
uma auto-nutricao profunda, e isso é responsabilidade de cada um consigo mesmo.
O conhecimento dos grandes sabios do passado surge da cozinha e da
sobrevivéncia nas selvas e montanhas.

Por vezes no nosso caminho nao foi possivel nutricdo adequada: ndo s6 de
alimentos fisicos, mas também de alimentos emocionais, espirituais e de
referéncias finais sobre a vida. Uma vez que decidimos trilhar os caminhos
ancestrais misteriosos, para que isso seja sustentavel, precisamos iniciar uma
nutricdo profunda do nosso ser.

As praticas, os conhecimentos de Bukai, os rituais com as deidades e o
compromisso com a prépria saude, as atitudes para consigo e com os semelhantes,
sao o que sustentam e florescem a nossa caminhada. Como diria a minha tradicao
familiar consanguinea: “saco vazio nao para em pé”.

A nossa capacidade de nutricao e digestao em vida também é limitada; se nao
escolhermos bem o que colocamos para dentro de nds, as coisas nocivas vao
ocupar o espaco do que poderia nutrir. Costumes nocivos nao corrigidos se tornam
habitos. Habitos nocivos trazem vulnerabilidade e destruicdo ao nosso corpo e,
quando passamos por dificuldades, eles podem piorar mais ainda as nossas
condi¢bes. E aqui ndo falamos apenas de alimentos, mas de tudo o que pode ser
repetido na nossa vida.

Por vezes optamos pelo prazer dos sabores, das sensagdes efémeras e mais faceis
de lidar, e aliamos a estes habitos a falta de disciplina e de habitos saudaveis. Sem
uma nutricdo de vida diversa, havera um momento em que seremos devorados
pelos prazeres, tornando-se uma fuga da realidade, cobrando cada vez mais vida e
nos tornando mais miseraveis. E importante termos prazeres também, mas isso ndo

17



deve ser o norte. A natureza é vasta e diversa, alternancia é o caminho do
movimento das estacdes e € o0 que renova a vida no nosso planeta.

A minha mestra de medicina dizia: “cuide-se como a coisa mais preciosa da sua
vida, como se fosse uma flor que vai oferecer ao Grande Mistério para expressar
todo o amor e furia que podem caber no seu ser, e como se a sua forca fosse se
tornar alimento da forca de muitos outros que trilham o mesmo sentimento e
precisam dos mesmos cuidados; seja referéncia do que vocé quer que exista no
mundo e nutra-se para sustentar isto, toda forma de vida € uma referéncia, nossa
vida e nossas atitudes nutrem a vida no mundo”.

No fim, o que de fato se mantém é aquilo do que estamos alimentados, ndao o que
nds queremos mostrar que somos. Escolher com atengao o que vai se alimentar e
os alimentos que vai oferecer ao seu corpo, a vida e ao mundo, esta é a forga que
pulsa e circula nas veias, é a ligagdo intima do estdbmago com o coragdo. O que
circula em ndés é a digestao daquilo que oferecemos ao nosso corpo, sejam
alimentos, sejam exercicios, seja afeto, seja descuido ou violéncia.

Nesse mundo, tudo o que nao é alimentado definha e perece. Algo sé permanece no
mundo mediante a sua nutricdo. Nosso corpo precisa de diversos tipos de nutri¢cao:
alimento, exercicios, medicinas, afetos, diversao, dores, jejum, entre outros.

Quando falamos de saude, minha mestra dizia: “exercicio a gente ndo pensa se
gosta, a gente apenas faz.”

O mesmo vale para nutricdo e para cuidar da saude; ndo é sobre o que temos
preferéncia ou sobre o que nos da prazer, mas sim sobre o que traz o necessario
para sermos alimentados. O pre¢co de ndo nutrir o corpo e a mente é té-los
desprotegidos e, assim, eles tendem a definhar mais rapidamente e nao
permanecemos muito tempo neste mundo.

Quando deixamos de exercitar alguma habilidade, ela vai desaparecendo. Os
chineses tém um ditado: “treinar um dia melhora suas habilidades, mas deixar de
treinar um dia te faz voltar 10 dias no treinamento.”

E importante que aprendamos a colocar na nossa rotina habitos de nutrigdo e
cuidado, desafios e desconfortos a serem vencidos, para que possamos estimular a
forca da vida em nés. Os prazeres também sdo importantes, mas esta é apenas
uma das nutricoes que temos que cuidar. Quem vive apenas pelos prazeres esta
fadado a ser devorado por eles também, e assim também acontece com qualquer
outro habito sem alternancia na nossa vida. Isso é o que chamamos de “mudar com
as estagodes”.

18



Quando vamos colocando costumes saudaveis, eles se tornam habitos. Quando
cultivamos e mantemos os habitos, eles se tornam uma forma de rezar pela nossa
saude e bem estar, como o coracao pulsando e bombeando sangue por todo o
corpo, e isso transborda. Nos sentindo bem, também queremos este bem estar para
a nossa comunidade e pessoas com buscas semelhantes. Essa é a natureza
verdadeira de rezar para nutricao, dar valor ao esfor¢o do nosso corpo e existir neste
mundo apesar de todas as dificuldades. O coracao é o barco que nos transporta na
jornada por aqui, e s6 nos abandona quando deixamos este mundo. Até |3, esta aqui
pulsando e cuidando o melhor possivel de nés, tendo como recurso as oferendas
que fazemos a n6s mesmos.

Sexto Portal: Experimentacao Direta

O encontro consigo mesmo é a esséncia do fluxo da vida no nosso corpo. Sentir por
si e viver a experiéncia € o caminho mais eficiente para assimilar algum tipo de
conhecimento. O corpo possui mais inteligéncia do que a nossa capacidade de
racionalizar: a razao é parte da mente e do corpo, assim como a intuigao e as outras
habilidades que temos para sentir e organizar a vida.

Via de regra, as pessoas querem controlar como se sentem ao invés de apenas
observarem e dialogarem com as sensacgdes, ver o que é possivel fazer e procurar
ajuda quando precisar. Quando se é afetado pela vida e interage com ela,
estabiliza-se a comunicagao entre Céu e Terra, Mistério e Forma, ancestralidade e
atualidade. O corpo sempre escolhe o caminho mais afetuoso, mesmo que esse
caminho seja nao reverter uma condi¢ao ruim de saude ou a morte. O corpo sempre
entrega o seu melhor dentro das condi¢gdes que oferecemos a ele. O mesmo vale
para o aprendizado: alinhamos e sentimos os beneficios de qualquer
experimentagao que fazemos e passamos a utilizar as referéncias conforme vamos
nos acostumando e nos sentindo melhor. E como construir caminhos sinapticos de
existéncia, que precisam ser revisitados e, por vezes, corrigidos. Esta é a
importancia de se exercitar fisicamente e mentalmente, realizar rituais, praticas,
experiéncias diversas e rever como se relaciona consigo e com o mundo de forma
constante, sem se abandonar.

O corpo sempre busca se sentir bem, essa € a natureza mais primordial da
inteligéncia da vida: até quem se suicida ou causa mal a outra pessoa esta de

alguma forma tentando se sentir melhor.

Também nao podemos expressar o nosso afeto livremente em todos os locais e
situagdes, é preciso lucidez para saber onde isso cabe ou ndo, tomando cuidado

19



para nao nos dessensibilizarmos a nés mesmos ou ao ambiente em que estamos
expostos.

Afeto é a forga primordial que conecta todas as formas de existéncia no mesmo
mistério. Uma vez que deixamos de sentir, também perdemos a empatia e vamos
nos desumanizando e, a0 mesmo tempo, se os afetos se abrem sem lucidez e uma
estruturacao minima, levam ao colapso.

No treino de alquimia dos fangshi, a sensagcao é o parametro mais importante e
normalmente leva tempo para ser estruturado. Tradicionalmente, as sensagdes sao
mais poderosas proximas dos professores e € comum levar alguns anos de
treinamento para conseguir chegar aos mesmos estagios sozinho, visto que a nossa
pratica une integralmente o corpo a todos os processos. Literalmente é uma
alfabetizacao sensorial, e a alquimia é baseada em provocar fen6menos e dialogar
com eles.

E através da experiéncia direta que construimos a nossa caminhada como
alquimistas. Por mais que os mapas de estudos déem sugestdes e previnam os
perigos e dificuldades, precisamos estudar no nosso corpo e na natureza a forga
das transformagdes que fundamentam os conhecimentos antigos e o Grande
Mistério.

Nao ha necessidade de ter medo de sentir nada caso o praticante se proponha a
elucidar as sensagdes, nao agarra-las como absolutas, mas té-las como pontos de
partida para estruturar e refinar os diferentes pontos de vista. A natureza se refina
diante da mente consciente por sua natureza primordial: quando a mente tem
espaco, ela naturalmente da forma, estrutura, organiza e dissolve o que se apresenta
a nossa inteligéncia.

Mesmo que se tenha uma sensagao maldosa e destrutiva, ao percebermos o prego
que isso cobra do nosso corpo e avaliarmos se realmente vale a pena prejudicar o
outro sabendo que vai causar danos e prejuizos, vamos elucidando o nosso sentir e
nos deparamos com nés mesmos.

Sentir por si e tomar referéncias alheias sdao os unicos meios de alinhar a bussola do
coragdo, e a grande maioria das estruturas levam tempo e repeticdo para irem se
consolidando e serem liberadas.

Minha mestra de medicina dizia: “a vida é uma cebola infinita, sempre ha mais
camadas.”,se referindo ao fato de que a existéncia é um processo constante de
transformagdes. Nao havera um momento em que ndo ha mais nada a ser
aperfeicoado, e o sentido da vida também nao é sermos um cadaver sabio perfeito.
O fundamento da vida esta em senti-la, dialogar com essa forga ancestral que se

20



revela a nossa frente e, mediante isso, fazer o nosso melhor possivel ou mesmo
“nao fazer”. Navegando nessa imensidao de forcas convergindo e colidindo, vamos
navegando pelo mistério sem fim.

Por vezes, sentimos a necessidade de construir referéncias por experiéncias
destrutivas, sabendo que algo pode nos machucar, e mesmo assim decidimos
seguir por esse caminho. A experimentacao da vida inclui também se permitir, e
pode trazer grandes beneficios; sé é mais saudavel conseguir sair da experiéncia
enquanto os danos sofridos ali ainda sdo reversiveis. Escolhas ruins trazem muita
sabedoria quando rompemos os ciclos, entdo pode ser um caminho valido, mas é
importante também que ndo seja 0 nosso modo operante de sentir a vida. Assim
como o corpo escolhe pelo afeto, n6s também podemos aprender através do afeto.

A lapidacao da vida ocorre pelos danos e ajustes das nossas experiéncias, pela fuga
e mergulho no tédio, e a capacidade de criar e dialogar com o mundo. Conforme
vamos ficando mais ldcidos e mais lapidados, vamos querendo cada vez menos
danos a nos e aos outros seres. Este padrao é fundamental para quem quer cultivar
a esséncia da vida no préprio corpo, e exige uma conexao com essa necessidade de
querer parar de se destruir e de destruir o mundo, buscando assim um espago onde
possa se organizar, se acolher e, ao final do tempo da sua permanéncia neste
mundo, se extinguir da forma mais plena possivel.

O preco de algumas experiéncias € a saude ou a propria vida, e cabe a cada ser
definir do que quer tentar se esconder ou ao que esta disposto a se expor, mas nem
sempre a vida nos da essas escolhas. Quando tiver a boa sorte de poder escolher, o
conselho é escutar o corpo antes de abrir uma nova jornada e tornar-se a
experiéncia que o teatro da vida ira encenar.

Sétimo Portal: Pontes dos Mundos

Relaxar significa abrir os espagos onde a percepgao e as geometrias da existéncia
estdo comprimidas. Entre cada uma das nossas estruturas corporais ha um espago
de manifestagdo misteriosa, e este é o motivo de treinarmos a alquimia das
memorias: fortalecer o corpo, a respiragao e os treinamentos de tornar perceptivel
os campos sutis do nosso corpo e do ambiente. Se o corpo esta fraco, ele entra em
colapso, ficamos preguigosos e doloridos, assim a esséncia da vida no nosso corpo
vai se esvaindo, e este é o motivo da importancia de proteger e cultivar a vitalidade
no nosso corpo. Quanto mais debilitados ficamos, mais dificil € manter a sadde e a
sensibilidade da vida presente em nds.

21



Conforme vamos abrindo a nossa percepcao ao mistério, aplicando suas ciéncias
em ndés e em como nos relacionamos com o mundo, fica cada vez mais facil se
liberar e deixar nosso personagem humano para o que é indiferenciado do mistério
da vida; navegar e habitar todas as formas e também aquilo que ndo possui forma.

Seja no mundo material, no mundo dos sonhos, nos mundos de vigilia e nos estados
intermediarios ou no mundo sem forma, é muito importante que possamos manter o
respeito, a lucidez e o afeto.

Nao importa onde estivermos, € importante estarmos inteiros.

Muitas pessoas por vezes dizem: eu ndao me lembro de estar sonhando durante os
sonhos. Isto se deve ao fato de ndao se lembrarem que estdo sonhando durante seu
tempo de atividades cotidianas, se esquecendo que 0 nosso tempo neste mundo é
uma gota de realidade na imensidao do mistério, que ondula e depois desaparece. A
vida é uma passagem.

O cotidiano parece total enquanto os sonhos ou os estagios sem forma parecem
menos reais, mas a realidade do mundo material é tdo ou mais transitéria do que a
percepg¢ao ao sonhar, apesar da aparéncia ser estavel e continua.

No mundo dos sonhos, se vocé perder um brago, pode nascer uma garra, outro
braco ou o que quiser no lugar. Também nao se morre nos sonhos. A forma sé se
transforma em outra coisa.

Ja no mundo material, o nosso veiculo fisico ndo se restaura tao facilmente e nés
rompemos para a morte. De fato, a vida ndo morre. Nosso personagem e nossa
aparéncia se rompem, mas 0 que somos em esséncia de vida torna-se em outra
coisa, como tudo na natureza: o que fomos em vida se torna alimento para outras
existéncias.

Se observamos esse principio de transformacgao, os sonhos trazem uma realidade
mais proxima do mistério da vida do que a nossa existéncia material. Enquanto
nossa materialidade mais densa sonha os sonhos ao adormecer, a nossa sutileza
do sonhar sonha a materialidade na nossa trajetéria humana desde a fecundagao no
utero de nossa mae até nossa ultima respiragao no momento da morte.

Quando separamos os mundos de atengdes e fendmenos distintos,
fragmentamos-nos em varias partes e acabamos rompendo o potencial que nos foi
conflado dos antepassados como navegantes da bolha espago-tempo. Este
processo cria vicios de percepgao e vai nos distanciando do mistério original de
onde o mundo emerge, assim criamos uma identificagdo pela nossa forma humana
e deixamos de dar atengdo aos outros aspectos mais sutis da existéncia.

22



Existimos por um tempo mergulhando em varios mundos, voltando a ser infinito no
relaxamento entre o dormir e 0 sonhar, e depois em ser poténcia de criacao durante
o sonhar nas diferentes existéncias em que transitamos: a densidade material, a
interagcdo com o0 ambiente, os sentimentos, os pensamentos, os sonhos, as bordas
infinitas e os mistérios sem forma.

Este é o motivo pelo qual os fangshi ndo gostam de projecao astral: ela prende a
sensacao de existir através do corpo material e a carrega para estagios mais sutis
de percepcao, ao invés de liberar essas identificacdes e permitir que o veiculo se
construa como um didlogo ao mistério que se apresenta.

O corpo material que temos é um dos aspectos do mistério em nds, e é importante
poder liberar a nossa sensacao de existéncia humana para podermos navegar o
infinito como o préprio infinito navegando em si, sendo a hossa humanidade um dos
aspectos da nossa diversidade.

Quando fragmentamos as pontes do mistério em nds, nos distanciamos cada vez
mais da nossa natureza ancestral que nao é separada de nada, é unidade com o
principio misterioso de onde flui a fonte da vida. Este é o caminho dos imortais de
Kunlun.

Ao mesmo tempo, é importante nos fragmentarmos para dar atengdo maior a algum
processo. O problema é romper as pontes e se esquecer delas.

Ao esquecermos que somos a vida, independente da forma que assumimos,
deixamos de perceber a vida que flui em todos os seres e formas, perdemos o
respeito e a capacidade de proteger e cuidar do que é vivo, de sentir, respeitar e
honrar cada sacrificio, cada oferenda e cada presencga, cada liberagao. Desta forma,
também nos esquecemos de nés mesmos. Desaparecemos com a morte do nosso
personagem humano, comprimindo a sensibilidade da vida em apenas um de
nossos aspectos, esquecendo do que em ndés nao morre e dando valor absoluto ao
que perece com o tempo.

Ao invés de comungar a respirar com a vida, passamos a tentar controla-la, sem
nunca ter existido essa necessidade. Desta forma, € impossivel relaxar e sem

relaxar, nao é possivel se conectar com a raiz do mistério profundo.

Quanto mais se luta contra a vida, mais distante se fica de poder senti-la e navegar
com ela pelos muitos mundos da existéncia.

O mundo manifesto é absoluto, nele estao as portas para o infinito.

23



Oitavo Portal: Pilar dos Mistérios

Toda forma do mundo é sagrada e, por meio delas, o mistério se expressa e se
revela como uma oferenda a si mesmo através de diferentes nomes, rituais e
estruturas para comunicagdo com o mistério em nos. Nao ha algo superior ou
inferior, apesar de existirem métodos mais ou menos refinados. Em esséncia, isso
nao significa que nosso coragao vai se abrir pelo grau de refinamento da pratica, ele
se abre ao sentir a vida de acordo com nossas conexdes no nosso momento de
vida, e isto ndo pode ser forcado. Nem a dor e sofrimento conseguem forgar o
coracao a se abrir para algo, ele se abre pelo espaco e se torna a propria existéncia,
a prépria experiéncia e a propria oferenda a vida.

Ao mesmo tempo, tudo o que adquire existéncia se torna vulneravel, fragil, pode ser
diminuido, ofendido, desrespeitado e destruido. Em contraposicdao a natureza
imparavel do espirito, a forma é fragil por natureza, como um pote capaz de conter
vento, agua, calor e tantos outros elementos e que os libera ao ser rompido.

Sabendo da fragilidade da forma, esta se torna a nossa forca apenas por lembrar
que, se nao cuidamos da nossa saude, das nossas vulnerabilidades, da nossa
pequenez e ignorancia, esses pontos podem levar a nossa ruina. Em esséncia, a
forca da vida esta justamente na sua fragilidade.

Se algo nao for fraco, ndo pode se fortalecer. Se algo nao for esquecido, ndo pode
ser lembrado. Aqui ha a importancia de invocar imaterialidades das mais diversas
para auxiliar nos processos de vida, criando espagos que ainda nao existem,
construindo e refinando possibilidades e novas formas, dando nascimento a novos
mundos e também liberando mundos antigos da esfera existencial através destas
criagOes e trabalho constante.

Somos em esséncia um pote de invocacao de inteligéncias, como um palco sagrado
onde a maravilha e o horror podem fazer seus caminhos, onde o controle e o
descontrole dialogam, e onde o conhecido e o desconhecido vao dancando e se
refinando mutuamente.

Sem a existéncia ndo ha o mistério. Sem o mistério ndo ha existéncia.

Esta danca cria, sustenta e libera todas as coisas.

Ser no mundo aquilo que se quer espelhar nele, o caminho e o pilar da existéncia do
que se sente que é importante que exista. Sem a firmeza, ndo existimos aqui, dar
nascimento ao que sente que falta é o pilar fundamental do mistério. E importante
ser a tradi¢cdo, os habitos, os comportamentos e seguir o caminho natural. O que
nao se sustenta, também nao existe.

24



Nono Portal: Culto aos Ancestrais

As memodrias e imagens surgem e condensam, interagindo até se tornarem
materialidade. Para surgir uma paisagem, muitas memarias e muitos processos se
unem e se refinam ao longo do tempo. E entdo cada memoria, cada sensacao,
pensamento, delirio e sentimento sdo sagrados para que aos poucos a realidade se
estabelega dentro do tempo e espaco.

Esse é o fundamento da ancestralidade: a transmissdo das memodrias e como elas
se modificam de acordo com as necessidades vivas de cada tempo.

Nossos antepassados sdao muito importantes para que possamos hoje sentir e
refletir sobre o que gostamos, o que ndao gostamos, com o que concordamos ou
com o que ndo concordamos. Sem esses pontos fundamentais de firmeza, nés nao
conseguimos negar e nem afirmar nada.

Entdo nao é necessario concordar com nossos antepassados. Como um
representante da vida, cada ser pode sentir por si. Porém, a capacidade dessa
sensorialidade s6 é possivel por ter existido um caminho com o qual se possa estar
de acordo ou néo.

Da mesma forma, recebemos o coragao de nossos pais. Herdamos a capacidade de
sentir mediante a amorosidade, violéncia e até mesmo de abandono. Ha familias
que possuem métodos muito agressivos de transmitirem suas memodrias, outras ja
nem se lembram mais das virtudes, pois nao foram nutridas com elas.

Os fangshi consideram “pessoas quebradas” aquelas onde as divindades
primordiais como o respeito, o afeto, a lucidez e outras forgas ndao estdao bem
elaboradas. Por isso é importante o estudo dos antepassados, ndao apenas os
consanguineos. E relevante poder sentir essas e outras forcas fundamentais da
criagdo do universo, tanto as de criagdo e de preservacgao, quanto as de destruicao.
Esses sdo os deuses de Kunlun, sdo sensacgdes tidas como memorias de onde o
universo emana. Podemos nos unir a elas e restabelecer em nos essas sensagoes
como guias.

Sem essas estruturagdes ficamos muito limitados no mundo e muitas vezes presos

em nossas confusdes ancestrais, sem poder criar novos espacgos e novas formas de
sentir a vida.

25



Ha também as pessoas que reprimem as proprias sensagoes e as dos outros seres,
se preenchendo de miséria e achando que podem ditar como cada pessoa lida ou
cultua sua prépria ancestralidade; isso se da a um coragao cheio de miséria.

A natureza é vasta e diversa, ndo precisamos gostar e nem aprovar, isto é parte da
nossa natureza também, o que nao quer dizer necessariamente que haja uma forma
correta de interagir com a prépria vida e a dos demais. Podemos encontrar meios
menos danosos e mais prazerosos, mas nao somos obrigados nem pela doenga e
nem pela destruicdo a mudar. A mudanca s6 ocorre verdadeiramente quando
sentimos profundamente no nosso ser que até onde chegamos nao é o suficiente e
ai nos abrimos a outras referéncias.

Nao é a pratica que faz essa transformacao, ela apenas oferece outras referéncias.
Podemos nos inundar com elas e nutrir nosso ser, mas isso ndao é uma garantia de
nada. O trabalho de se observar e se rever é diario e constante.

Para os fangshi, as divindades ancestrais nao estdo acima de nés. Nos é que as
fazemos existir dando forma e vida a elas, ligando 0 nosso corpo e 0 nosso coragao
nesse didlogo da criagdo desses espagos. Por mais que essas forgas estejam
diluidas na natureza, elas sé se tornam uma forga inteligivel aos humanos quando
dialogamos com elas de forma estruturada. Nao ha comunicagado sem forma e sem
dialogar com elas.

Dialogar ndao é se prender ao certo e errado, ndao é impor e nem agredir, € um
processo de respiracdo. A vida pode judiar, mas aprender e estruturar algo é
opcional, independente do pre¢o. Nao adianta gritar, ndo adianta chorar, ndo adianta
tentar fugir, o caminho para desvelar-se parte de um mergulho profundo nos
espagos que existem entre as formas e as memorias ancestrais, reconhecendo essa
escuridao profunda como o veiculo ancestral de onde tudo pode ser criado. Depois,
até mesmo essa escuridao precisa ser liberada de qualquer fungao.

Meus ancestrais sao o calor, a luminosidade, o vento, o raio, o respeito, 0 amor, a
lucidez, a capacidade de me irritar, de sentir medo, de me desligar de algo que me
machuca, entre tantos outros. Ha nomes tradicionais para eles, mas, muito mais
importante que um nome, é o que eles espelham nutrindo a minha prépria existéncia
e daqueles ao meu redor que também buscam esses conhecimentos escancarados
no mundo e, justamente por isso, tdo escondidos. Dentro do culto fangshi, todas as
divindades que invocamos sdo um espago para cultuar nossos antepassados, nao é
algo fora de nds, é a partir de nés de onde se constrdi, nutre e se alimenta essa
forca para colher os beneficios e corrigir o que for preciso.

26



Ancestralidade é a pedra fundamental de onde nascem e onde morrem os mundos
em suas possibilidades quase infinitas.

Toda memoria, toda sensacao, tudo o que veio antes e vira depois nesse, nos outros
mundos e no mistério profundo infinito, sdo meus ancestrais e onde eu firmo meu
coracao. Neste espelho do coragao para coragao, eu me lembro da minha forca.

Resumo dos portais e fundamentos de firmeza no
corpo para defesa

As deidades ancestrais regentes destes conhecimentos sao conhecidas como Tian
Guan - o juiz celestial, protetor da Estrela de Nove Pontas, que une superior e inferior
como aspectos da mesma for¢ca misteriosa em diferentes formas, representado no
corpo pelo que chamamos de Nove Pulsos ou Nove Coragdes.

Os termos utilizados estao grafados no pergaminho do Corpo Verdadeiro - Xiu Zhen
Tu

Exaltado: pés - semente da realizagao

Celestial: joelhos - filtro dos desejos

Espiritual: virilha - observagao do mundo natural
O mais alto: umbigo - selamento dos venenos
Misterioso: coragao - reza de nutri¢cao

Imortal: timo - experiéncia direta

Otimo: garganta - pontes dos mundos

Vazio: ombros - pilares do mistério

Culminante: pineal - culto aos ancestrais

Resumo dos Nove Portais: cuidar da semente viva em nds, cuidar dos desejos e
suas consequéncias, observar o mundo natural sem distorgao, proteger o corpo dos
venenos e canaliza-los de forma lucida, se nutrir com fluxo em suas diversidades,
experienciar a vida de forma direta, navegar pelos mundos com integridade, lembrar
da sua raiz misteriosa e sustentar o proprio caminho, trabalhar a ancestralidade para
que ela seja sua forga e defesa de vida. Esta é a fundagao do caminho Fangshi,
conforme transmitido oralmente desde tempos imemoraveis.

Com carinho,
Monge Tai Yin Yi - um dos guardides da tradicao de Kunlun

27



	9 PORTAIS DO DRAGÃO 
	TRADIÇÃO KUNLUN SHAN XIAN SHU 
	 
	 
	Conteúdo 
	 
	 
	Introdução 
	Primeiro Portal - Semente Viva de Realização 
	Segundo Portal - Filtro dos Desejos 
	Primeiro Filtro: a Morte como Conselheira 
	Segundo filtro: Consciência do Claro e do Escuro 
	Terceiro Filtro: Consciência da Destruição 

	Terceiro Portal - Observação do Mundo Natural 
	Quarto Portal: Selo do Veneno 
	Portão Sul: Não Cuspir Veneno 
	Portão Norte: Não Engolir Veneno 
	Portão Leste: Não Processar Veneno 
	Portão Oeste: Não Cometer Atitudes Venenosas 
	 
	Portão Central: Verdade Oculta Interior 

	 
	Quinto Portal: Reza de Nutrição 
	Sexto Portal: Experimentação Direta 
	Sétimo Portal: Pontes dos Mundos 
	Oitavo Portal: Pilar dos Mistérios 
	Nono Portal: Culto aos Ancestrais 
	Resumo dos portais e fundamentos de firmeza no corpo para defesa 

